
81.  jahrgang  |  1 .  quartal 2026  |  e 12759

Bibel und 
Kirche

1 | 2026

Die Zeitschrift zur Bibel in Forschung und Praxis

Die vielen Dimensionen von Psalm 22

aus de m i n h a lt :

•	 Drehbuch für die Passionserzählungen Jesu
•	 Deutungen in jüdischen Traditionen
•	 Klage- und Hoffnungsworte für Kriegszeiten



Inhaltsverzeichnis
				                   					                

egbert ballhorn
Über Abgründe hinweg
Psalm 22 – Ein Mensch ringt mit Gott und Menschen

michael theobald
Psalm 22 – Drehbuch für die Passionserzählungen?

marc zvi brettler, amy-jill levine
Psalm 22 und seine Rezeptionen in jüdischen  
und christlichen Traditionen

marianne grohmann
Geburt und Fehlgeburt in Ps 22
Das Zusammenspiel von Anthropologie und Theologie in Psalmen

nikolett móricz
Das Leid annehmen und ihm widerstehen
Eine traumasensible Lektüre von Psalm 22

judith gärtner
Klagen lernen, Hoffnung finden – Resilienz entdecken mit Psalm 22

jelena herasym 
Sperrig beten. Mit Psalmen in Kriegszeiten klagen

Psalmen singen nach der Einheitsübersetzung 2016 Christine Abart
Zwischenruf Marlen Bunzel
Zwischenruf Eberhard Bons
Literatur zum Heftthema
Mitgliederforum

2

9

17

25

31

39

44

30
48
54
50
56

NACHHALTIG CO2-NEUTRALISIERT
DURCH WIEDERAUFFORSTUNG IN
DEUTSCHLAND MIT KLIMAPRINT ®

NACHHALTIG CO2-NEUTRALISIERT
DURCH WIEDERAUFFORSTUNG IN
DEUTSCHLAND MIT KLIMAPRINT ®

Umschlagsabbildung: Initiale »D«, Psalm 22 aus dem Albani-Psalter, 
12. Jahrhundert, commons.wikimedia.org



1

Liebe Leserinnen und Leser,
				                   					                

»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?« Allein dieser 
Schrei als erste Zeile eines Psalms ist atemberaubend. Eindringlicher 
kann ein Psalm nicht beginnen. Gott ist fern, aber seine Hilfe ist nöti-
ger denn je. Ausgerechnet jetzt, wo die Bedrohung so groß und so 
lebensnehmend ist, wo Hilfe am meisten benötigt wird. 
Kongenial setzt der mittelalterliche Maler des »Albani-Psalters« aus 
dem 12. Jh. diesen Anfang ins Bild – das ist auf unserem Titel abge
bildet. Egbert Balhorn schreibt dazu: »Ein nackter Mensch mit weit 
aufgerissenen Augen, ohne Boden unter den Füßen, umringt und 
angesprungen von wilden Tieren. Die ganze Bedrängnis eines Men-
schen hat in einem einzigen Buchstaben des Psalters Platz. In diesen 
Texten ist Raum für alles, was das Leben ausmacht – auch für das, was 
es gefährdet. Und der bedrängte Mensch? Er findet Halt: von oben! Er 
klammert sich an den Goldrand des Buchstabens, um nicht abzu
sinken. Und von außen kommt Gottes segnende Hand und berührt 
schon den Buchstabenrand. Hoffnung auf Rettung.«
Also: Psalm 22 ist ein besonderer Psalm. Er ist das Drehbuch zur Pas-
sion Jesu. Den eigenen Tod direkt vor Augen formuliert der Beter/die 
Beterin von Psalm 22 Gedanken zu Trauma, Geburt und Fehlgeburt 
und eine Klage, die besonders eindringlich ist. In jüdischen antiken 
Texten wird er darum auch mit ganz besonderen Personen verbun-

den. Und sogar in Kriegszeiten 
gibt er Hoffnung in der Hoffnungs
losigkeit. Zeit, sich ihm in einem 
ganzen BiKi-Heft zu widmen.

Bettina Eltrop und Ulrike Sals



2BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

E
G

B
E

R
T

 B
A

L
L

H
O

R
N

R
 

Ü
B

E
R

 A
B

G
R

Ü
N

D
E

 H
IN

W
E

G

»Mein Gott, mein Gott – warum hast du mich verlassen?« – In der 
christlichen Tradition ist dieser Psalmvers so sehr mit der Passion 
Christi verbunden, dass die Tatsache, dass es sich dabei um ein Zitat 
im Munde Jesu handelt, um einen Rückgriff auf die Tradition Israels 
in höchster Lebensnot, oft erst an zweiter Stelle in das Bewusstsein 
tritt. Dabei ist der Psalm einer der bemerkenswertesten Texte der 
Bibel, was ein erster Durchgang durch den Psalmtext zeigen soll.

Gottes Ferne
»Mein Gott, mein Gott – warum hast du mich verlassen?« – Hier 
spricht jemand, der unter der Abwesenheit Gottes leidet. Zugleich 
wird diese Abwesenheit dem Abwesenden ins Gesicht hinein geklagt. 
Die Frage lässt die Möglichkeit offen, ersehnt sie geradezu, dass Gott 

egbert ballhorn

Über Abgründe hinweg
Psalm 22 – Ein Mensch ringt  
mit Gott und Menschen
				                  					               
Psalm 22 bringt die Erfahrung zur Sprache, von Gott 
und den Menschen verlassen zu sein. Wie kann es  
da Rettung geben? Und doch klagt dieser verlassene 
Mensch Gottes eine Antwort ein – und erfährt sie! 
Dieses Drama von erfahrener Ferne und erflehter 
Nähe Gottes ist eingebettet in große Linien von 
Bedrängniserfahrung und Gottvertrauen im Psalter 
und darüber hinaus. 
				                  					              



3

sich dem Psalmen-Ich wieder zuwenden könnte. Und es ist eine 
Beziehungsaussage darin enthalten: Selbst der abwesende Gott bleibt 
für das Psalmen-Ich »mein Gott«. Die Frage »warum hast du mich ver-
lassen?« setzt voraus, dass Gott sich vom Menschen entfernt hat, 
nicht umgekehrt. Der Mensch, der sie ausspricht, ist sich keiner 
Schuld bewusst. Gott hat völlig unerwartet und unverständlich 
gehandelt. Diese Worte sind eine Frage, eine Anklage, ein Gebet, eine 
Bitte und ein Bekenntnis zugleich.
Nicht nur der Eingangsvers von Ps 22 ist außergewöhnlich, der ge
samte Psalm ist es, denn er enthüllt ein weites Erfahrungspanorama. 
Der verzweifelte Schrei steht am Anfang. Er eröffnet die Kommuni-
kation mit Gott, auch wenn die Antwort ausbleibt. Der folgende Vers 
wiederholt die Aussage intensiver: »Ich rufe bei Tag, und du antwor-
test nicht, bei Nacht, und mir wird keine Stille« (Ps 22,3). Im Kontrast 
dazu steht die Heiligkeit und anscheinende Ferne Gottes: »Aber du 
bist heilig, du thronst auf den Lobgesängen Israels« (Ps 22,4). »Auf 
dich haben unsere Väter vertraut. Sie haben vertraut, und du hast sie 
gerettet«. Das ist der nächste Kontrast. Die Vorfahren, selbstverständ-
lich glaubten sie – und wurden gerettet. Auch hier schwingt, wie in 
der Eröffnung, eine eigenartige Ambivalenz mit. Die Rettung der 
»Vorfahren« ist ein Haftpunkt, eine Tatsache, ein Grund zu vertrauen. 
Zugleich steht sie im bitteren Gegensatz zum gegenwärtigen Leiden. 
Was an den Vorfahren geschah, scheint jetzt seine Kraft verloren zu 
haben. Denn bitter setzt die Klage ein: »Doch ich: ein Wurm – nicht 
Mensch« (Ps 22,7). Ihre Härte kommt zum Ausdruck, indem sie in 
paralleler Form einen scharfen Kontrast zu V. 4 herstellt: »du aber – 
heilig … ich aber: ein Wurm«. Gott thront heilig in der Höhe, der 
Mensch liegt erniedrigt am Boden. Wenn sich das betende Ich des 
Psalms mit einem Wurm vergleicht, eröffnet das eine längere Reihe 
von Tiervergleichen, die allein angemessen scheinen, die unmensch-
liche Lage des Bedrängten und das unmenschliche Verhalten der 
Bedränger auszudrücken. Die Feinde drängen diesen Menschen gera-
dezu aus seinem Menschsein heraus.

Menschenferne – Menschennähe
Dann kommt die Öffentlichkeit ins Spiel. Das Elend des/der Leiden-
den besteht nicht allein in Einsamkeit und empfundener Gottverlas-



4BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

E
G

B
E

R
T

 B
A

L
L

H
O

R
N

R
 

Ü
B

E
R

 A
B

G
R

Ü
N

D
E

 H
IN

W
E

G senheit, sondern auch in sozialer Ausgrenzung. Der Mensch, der sich 
im Psalm ausspricht, ist zum Gegenstand von Spott geworden. Wer 
genau diese Feinde sind, wird nicht gesagt. Das Profil der Feinde kann 
nur an der Schilderung ihres Verhaltens erkannt werden. Der Beter/
die Beterin lässt die Feinde mit einem wörtlichen Zitat zu Wort kom-
men: »Er wälze (die Last) auf den Herrn, der lasse ihn entrinnen«, so 
sagen sie, anscheinend in der Gewissheit, dass solches Vertrauen und 
solche Hilfe durch Gott nicht existieren. Und damit treffen sie uner-
wartet ins Schwarze, denn die erfahrene Gottverlassenheit ist ja 
gerade die Ausgangssituation, mit der der Psalm anhebt. Dies ist eine 
verschlungene Kommunikationssituation, die hier vorzufinden ist. 
Die Väter und Mütter Israels haben auf Gott vertraut und sind gerettet 
worden, das steht außer Frage. Mitglieder einer neuen Generation 
wollen dies nicht, laden aber den verzweifelten, von ihnen allein
gelassenen Beter ironisch zu dieser Haltung ein. Und was tut der 
bedrängte Mensch? Er nimmt ihren »Rat« an, gerade weil er für                
ihn keine Ironie darstellt, sondern Lebensgrund. Auf das ironische   
»ja: Gefallen fand (der Herr) an ihm« (Ps 22,9) antwortet er ganz 
ernsthaft »ja: du bist es, der mich entspringen ließ dem Mutterleib« 
(Ps 22,10). 
Dies ist aber nicht nur die Aufnahme des ironischen Rates der feind-
lichen Menge, es ist auch eine Transformation. Denn während sie 
über Gott reden (ein Fehler, der selbst besten Freunden – wie bei Ijob 
– unterlaufen kann), spricht der Beter/die Beterin zu ihm. Trotz der 
verstörend empfundenen Verlassenheit lässt er/sie die Kommunika-
tion mit dem schweigenden Gott nicht abbrechen: Sie geht vielmehr 
von der Bitte in eine Vertrauensäußerung über. Und das Vertrauen hat 
nicht irgendwann im eigenen Leben eingesetzt, sondern es ist ein 
Urvertrauen zu Gott, das mit der eigenen Geburt begann. Hier wie 
oben im Psalm wird deutlich, dass Gotteserfahrung und Menschen
erfahrung keine getrennten Bereiche sind. Die Menschen haben        
sich vom Psalmen-Ich abgewandt, und so wird Gott als abgewandt 
und fern erlebt. Gleichzeitig wird in dieser Situation die tragende 
Grunderfahrung der Geborgenheit durch den mütterlichen Gott 
nicht vergessen. Gottes Nähe wird durch Menschen erfahren, Gottes 
Ferne ebenso.



5

Bitte und Anklage
Nun bahnt sich langsam eine Wende an – von innen. Der Psalm fährt 
fort: »Sei nicht fern von mir, denn die Not ist nah« (Ps 22,12). Die Klage 
wandelt sich zur Bitte. Weitere Klagen folgen, die die Bedrängnis 
schildern. Dazu werden Metaphern aus verschiedenen Bildwelten 
herangezogen: wilde Tiere, feindliche Menschen, dazu Elemente wie 
Erde und Wasser. Und dazwischen wird die flehentliche Bitte gesetzt 
»Aber du, Herr, sei nicht fern!« (Ps 22,20). Der gesamte Ps 22 ist ein 
Drama von erfahrener Ferne und erflehter Nähe Gottes. 
Das betende Ich redet zu Gott – und zu sich selbst. Das wird noch ein-
mal sichtbar, als es mitten in der Selbstschilderung aus ihm heraus-
bricht: »In den Staub des Todes legst du mich« (V. 16). Ist das eine Stei-
gerung der Gottesferne? Wird hier Gott für das eigene Unglück 
verantwortlich gemacht? Dies klingt anstößig. Darf man so sprechen? 
Ist Gott so? Für das Psalmen-Ich ist das keine Frage. Die Ferne Gottes 
ist keine grundsätzliche Transzendenz, ein Über-allem-Menschli-
chen-Stehen, sondern Ausdruck einer Distanz, die nicht annehmbar 
ist. Gott wird aus dem eigenen Leid nicht herausgehalten.

Schuldlos
Für das Verständnis des Psalms ist es entscheidend, dass an keiner 
Stelle von der Schuld des Ich die Rede ist. Es gibt Leiden ohne vorheri-
ges Fehlverhalten, das ist nicht nur eine biblische Erfahrung. Leid ist 
nicht einfach »Strafe« oder »Läuterung«. Für einen gläubigen Menschen 
in biblischen Zeiten gibt es keine Wirklichkeitsdimension ohne Gott. 
Auch das eigene Elend hat mit ihm zu tun: Da kann die Klage dann bis 
zur Anklage gehen. Die Diskussionen im Ijob-Buch und die Theodizee 
scheinen hier auf, und zwar als zutiefst existenzielle Erfahrung. 

Unerwartete Rettung
Und in der Mitte des Psalms, sogar mitten im Vers, kommt ganz plötz-
lich der Umschwung: »Rette mich aus dem Rachen des Löwen und 
von den Hörnern der Büffel. Du hast mir Antwort gegeben« (Ps 22,22). 
Wie die Rettung ausgesehen hat, das wird erstaunlicherweise nicht 
dargestellt, sie wird nur benannt. 



6BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

E
G

B
E

R
T

 B
A

L
L

H
O

R
N

R
 

Ü
B

E
R

 A
B

G
R

Ü
N

D
E

 H
IN

W
E

G Über den »Stimmungsumschwung« in den Psalmen ist viel nachge-
dacht worden. Sind die Psalmen aus disparaten Stücken zusammen-
gesetzt worden? Oder haben bei ritueller Aufführung im Tempel 
Priester ein »Heilsorakel« gesprochen, das die Wende verursachte? 
Das ist alles Spekulation. Letztlich muss man hinnehmen, dass der 
unerwartete Wandel von der Klage zum Lob üblicher Bestandteil    
von Klagepsalmen ist. Hier bleibt eine Leerstelle, und diese muss als 
originärer Bestandteil der Psalmentheologie angesehen werden: Dass 
Gott rettend eingreift, ist die Ur-Überzeugung und Ur-Hoffnung der 
Psalmen. Wann und wie er es tut, bleibt Geheimnis. 
In der Mitte des Psalms finden sich eine Leerstelle – und ein Bekennt-
nis: »Du hast mir Antwort gegeben«. Da eröffnet sich eine ganz neue 
Welt. Die existenzielle Not führte in die Sprache – und die erlebte 
Rettung tut es auch. Als nächster Schritt folgt ein »Lobgelübde«               
(V. 23). Gottes Eingreifen wird den Brüdern und Schwestern verkün-
det. Die Not gehörte dem Ich allein, die Freude über die Rettung wird 
mit allen geteilt. 
Das Leid hatte in Gottesferne und in Diskriminierung und sozialer 
Ausgrenzung bestanden. Und nun geschieht das Gegenteil: soziale 
Integration! Der Dank für die Rettung gehört in die größere Ver-
sammlung hinein. Zur Rettung des Beters gehört es, von den Feinden 
erlöst und wieder von Gleichgesinnten umgeben zu sein.

Rettung zieht Kreise
In V. 24–27 wird das Danklied um eine Dimension ergänzt und der 
Kreis der Gemeinschaft ausgeweitet: Das ganze gottesfürchtige Israel 
soll das Handeln Gottes feiern. Die individuelle Erfahrung wird zum 
Beispiel dafür, dass Gott grundsätzlich für den Armen und Schwa-
chen eintritt (V. 25). Und schließlich (V. 28–32) soll nicht nur ganz 
Israel, nein, alle Völker, alle »Enden der Erde«, sollen den Gott Israels 
anbeten. Israel hat seine Erwählung nicht für sich allein. Eines Tages 
wird Gott seine Herrschaft allen Völkern der Erde offenbar machen 
(Jes 2,1–4; Mi 4,1–4 u.ö.). Auch wenn dieser Psalm höchstwahrschein-
lich in mehreren Stufen entstanden ist: Das »Endergebnis« ergibt eine 
eindrucksvolle Dramaturgie. Sie nimmt die Menschen mit auf eine 
offene Reise – beginnend in absoluter Verlassenheit und endend in 
einer Zukunft für die gesamte Menschheit. Der (vermutliche) Redak-



7

tionsprozess des Textes hat durch immer weitere »Entgrenzungen« 
zu einer großen Hoffnungsvision geführt.

Kontexte
Nach dem Durchgang durch den Psalmentext seien noch Blicke auf die 
Kontexte im Psalter geworfen. Im christlichen Horizont klingen die 
neutestamentlichen Passionstexte mit, wenn Ps 22 gelesen wird. Auch 
Psalm 22 ist selbst schon in Kontexte eingebunden. Eine besondere 
Bedeutung hat die Überschrift »im Hinblick auf David« (das hebräi-
sche leDavid kann so gelesen werden, muss aber nicht die davidische 
Verfasserschaft bedeuten). Damit erhält der Text noch eine andere 
»Beglaubigung«: David – der aus der Not Gerettete – steht im Hinter-
grund. Wenn man so will, äußert sich hier eine ganz eigene Form der 
»Messianität«: Der Verheißungsträger David ist nicht machtvoll, son-
dern rettungsbedürftig. Am Ende des Psalms wird er zum Verkünder 
nicht seines eigenen Königtums, sondern der Königsherrschaft Gottes.
Einen weiteren Kontext stellt die unmittelbare Umgebung des Psalms 
dar. Auch wenn jeder Psalm seine eigene Entstehungsgeschichte hat 
und die Sammlung der einzelnen »Psalmenbündel« ein eigener Pro-
zess war, so steht doch jetzt eine Psalmensammlung vor unseren 
Augen, die von der Rezeptionsgemeinschaft als verbindlich angese-
hen wurde. Die »Gebrauchsgeschichte« des Psalters stellt gewisser-
maßen ein Traditionsargument für die Lesbarkeit des überlieferten 
Textes dar und rechtfertigt dadurch, die rezipierte Textgestalt zum 
Ausgangspunkt der Auslegung zu nehmen. 
Liest man Ps 22 in seinem Kontext, erge-
ben sich Verbindungslinien zu den 
Nachbarpsalmen. Ps 21 war ein Gebet 
um die Rettung des Königs, was die 
davidische Lesart verstärkt. Und dann 
führt eine Linie von Ps 22 zu Ps 23, denn 
der Weg von der Gottverlassenheit zur 
Rettung führt in Ps 23,4 zum Bekennt-
nis der Gottesnähe »du bist bei mir«. 
Auch das Gerechtigkeitsmotiv spielt 
eine Rolle. Ps 22 endet mit dem zukünf-
tigen Volk, das die Gerechtigkeit Gottes 

					   
Zusammenfassung
Dieser Beitrag zeichnet die gedankliche und 
existenzielle Entwicklung in Psalm 22 nach. 
Von Gott und den Menschen verlassen hält 
das Psalmen-Ich an Gott fest. Das steht im 
Kontrast zur Schutzerfahrung vergangener 
Generationen und sogar der eigenen Geburt. 
Unerwartet von Gott erhört, lässt die Bet-Per-
son alle Welt von Gottes Herrlichkeit wissen. 
Die Abfolge der Gebete im Psalter und die 
Stichwort-Verknüpfungen stellen den Text in 
Zusammenhänge bis zu Jesus am Kreuz.

				                         



8BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

E
G

B
E

R
T

 B
A

L
L

H
O

R
N

R
 

Ü
B

E
R

 A
B

G
R

Ü
N

D
E

 H
IN

W
E

G (EÜ: »Heilstat«) verkünden wird; in Ps 23 führt Gott den Menschen 
auf »Pfaden der Gerechtigkeit«. Das führt schließlich zu Ps 24, der 
Tor-Einlassliturgie, worin der Mensch mit reinem Herzen von Gott 
Gerechtigkeit empfängt (Ps 24,5).
So wie ein Einzelpsalm in sich mehrere Szenen enthält, so entsteht 
durch die zusammenhängende Lektüre der Psalmen ein ganzer Medi
tations- und Lehrtext. Durch immer erweiterte Kontexte entstehen 
immer neue Lektüreweisen: Auf den menschlichen Lebensweg, auf 
König David hin, in neutestamentlicher Lektüre auf Jesus hin.
Bedrängnis und Rettung aus höchster Not ist das Thema von Ps 22. 
Gottvertrauen, die Erfahrung von Gottesferne und Rettung sind hier 
in einer Dichte zusammengebracht wie in vielleicht keinem anderen 
Text der Bibel.

Literatur zur Vertiefung
Dieter Böhler, Psalmen 1–50, Freiburg, Basel, Wien 2021.

Frank-Lothar Hossfeld und Erich Zenger, Die Psalmen, 1: Psalm 1–50. Würzburg 1993.

Bernd Janowski, Konfliktgespräche mit Gott: Eine Anthropologie der Psalmen,  

Göttingen 72025.

 					        	                         
Prof. Dr. Egbert Ballhorn
lehrt Exegese und Theologie des Alten Testaments an der 
TU Dortmund. Vorsitzender des Katholischen Bibelwerks. 
Forschungsschwerpunkte: Psalter, Josua, Baruch. Mit­
herausgeber von: »42 große Wörter. Schlüssel zur Botschaft 
der Bibel«, Gütersloh 2024.
E-Mail: egbert.ballhorn@tu-dortmund.de

				                				                   



9

Wie Jesus am Kreuz gestorben ist, ob mit lautem, unartikuliertem 
Schrei oder mit Psalm 22,2 auf den Lippen, wissen wir nicht. Über sei-
ner Todesstunde liegt ein undurchdringlicher Schleier. Grund dafür 
ist der Charakter unserer Quellen. Die Passionserzählungen sind 
keine historischen Berichte, die festhalten wollen, was geschehen ist, 
sondern Glaubenstexte: Auf der Basis der Schrift Israels suchen sie 
das Trauma der schmählichen Hinrichtung des Galiläers literarisch zu 
verarbeiten. 
Unter den vielfältigen Schriftbezügen der Passionserzählungen ragt 
eine Schriftengruppe hervor, der Psalter, und aus ihm das 22. Gebet. 
Eine zweifache Beobachtung belegt seine überragende Bedeutung für 
die Passionserzählungen: Wie die Klage der ersten Psalm-Hälfte in den 
Dank und Lobpreis der zweiten Hälfte einmündet, so existierte auch 
nie eine isolierte Erzählung vom Leiden und Sterben Jesu, vielmehr 
mündete diese immer schon in die Verkündigung der Auferweckung 
des Gekreuzigten. Diese höchst bemerkenswerte Analogie zwischen 
Psalm 22 und der Passions- und Ostererzählung wird von verschiede-
nen Indizien der Evangelien bestätigt (siehe unten). Strukturbildend 
wirkte der Psalm auch in der Erzählung von der Kreuzigung Jesu. Die 
Zitate und Anspielungen sind ihr nicht nachträglich »aufgesetzt« wor-
den. Sie ist selbst aus dem Stoff gewoben, den der Psalm bereitstellt. 
Das gilt für die Passionserzählungen auch im Blick auf andere Psalmen.1 

michael theobald

Psalm 22 – Drehbuch für 
die Passionserzählungen?
				                  					               
Nach dem Matthäus- und Markusevangelium  
ist Jesus am Kreuz mit Psalm 22 auf den Lippen 
gestorben. Vor allem aber lieferte dieser Psalm  
das Drehbuch für die Passionserzählungen …
				                  					              



10BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
IC

H
A

E
L

 T
H

E
O

B
A

L
D

 
P

S
A

L
M

 2
2

 –
 D

R
E

H
B

U
C

H
 F

Ü
R

 D
IE

 P
A

S
S

IO
N

S
E

R
Z

Ä
H

L
U

N
G

E
N

?

Die Leidensgeschichte Jesu – 
eine Psalter-Passion 

Mutterboden der Leidensgeschichte Jesu ist der Psalter. Ein kleines 
Experiment – die Wiedergabe wichtiger Stationen der Leidens
geschichte aus der Perspektive des Psalm-Beters – belegt es. Dann 
liest sich die Sitzung des hohen Rates (Mk 14,1f.) – Auftakt des Pro-
zesses im engeren Sinne – so: »Die mir nach dem Leben trachten, 
[…] planten Verderben […]« (Ps 38,13). »Die auf mich lauern, haben 
sich gemeinsam beraten. Sie sagen: Gott hat ihn verlassen. Verfolgt 
und ergreift ihn. Für ihn gibt es keinen Retter« (Ps 71,10). Getsemani, 
weitere Station, ist Ort der Anfechtung und Klage Jesu, aber auch 
der Einwilligung in seinen Weg: »Herr, sei mir gnädig, denn mir ist 
angst; vor Gram sind mir Auge, Seele und Leib zerfallen« (Ps 31,10). 
»Was bist du bedrückt, meine Seele, und was ächzt du in mir? Harre 
auf Gott; denn ich werde ihm noch danken, der Rettung meines 
Angesichts und meinem Gott« (Ps 42,12). Die Jünger fliehen, verra-
ten und verleugnen Jesus: »Auch mein Freund, dem ich vertraute, 
der mein Brot aß, hat die Ferse gegen mich erhoben« (Ps 41,10 etc.). 
»Denn nicht ein Feind beschimpft mich, das könnte ich ertragen; 
nicht einer, der mich hasst, tritt groß gegen mich auf, vor ihm könnte 
ich mich verbergen. Nein, du bist es, ein Mensch mir gleich, mein 
Freund und mein Vertrauter« (Ps 55,13f.). Vom Hohen Rat, der über 
Jesus richtet, ist gerechtes Urteil nicht zu erwarten: »Gib mich nicht 
meinen gierigen Gegnern preis; denn falsche Zeugen standen gegen 
mich auf und wüten!« (Ps 27,12). »Ich bin wie ein […] Stummer, der 
den Mund nicht auftut« (Ps 38,14 etc.). »Gott, stolze Menschen stan-
den gegen mich auf, eine Rotte von Gewalttätigen trachtete mir 
nach dem Leben« (Ps 86,14).
Bis hierhin zeigt sich schon: Die handelnden Personen – Jesus, seine 
Gegner und die Jünger – sind weithin mit Farben aus Israels Gebet-
buch gezeichnet. Die Motive stammen aus verschiedenen Psalmen, 
während die Kreuzigungsszene sich mit Psalm 22 dann an einem 
Gebet orientiert: »[e]in Klage- bzw. Hoffnungslied, d.h. Lyrik, (wird) 
in Prosa umgesetzt«2 – von hinten nach vorne, mit der eröffnenden 
Klage als dem »letzten Wort« Jesu (verbum ultimum) am Ende: 



11

	 Mk 15	 Ps 22

Teilung der Kleider	 V. 24	 V. 19

Kopfschütteln der Passanten	 V. 29	 V. 8

Verspottung des Gerechten	 V. 30–32	 V. 7–9

Invocatio (»Mein Gott, mein Gott«) + Wozu-Frage	 V. 34	 V. 2

Ps 22,9 verwendet mit der Einbettung direkter Rede ins Gebet ein 
beliebtes Stilmittel des Psalters (vgl. Ps 3,3; 10,4.6.11.13; 12,5; 40,16; 
41,6.9; 42,4.11 etc.): Der Beter zitiert seine Gegner: »Wälze die Last 
auf den Herrn! Er soll ihn befreien, er reiße ihn heraus, wenn er an 
ihm Gefallen hat!«. Die Markuspassion übernimmt dieses Stilmittel, 
wenn sie die Feindschaft der Gegner Jesu wie im Psalm in Szene setzt: 
»Die Leute, die vorbeikamen, verhöhnten ihn, schüttelten den Kopf 
und riefen: Ach, du willst den Tempel niederreißen und in drei Tagen 
wiederaufbauen? Rette dich selbst und steig herab vom Kreuz! […]« 
(Mk 15,30; vgl. auch Mk 14,1f. mit Ps 71,10). Der Psalm wirkt bis in die 
Gestaltung der Erzählung hinein.
Matthäus folgt dem ältesten Evangelisten, legt den Hohepriestern 
aber noch die Spottrede Ps 22,9 in den Mund: »Er hat auf Gott ver-
traut, der soll ihn jetzt retten, wenn er an ihm Gefallen hat; er hat doch 
gesagt: Ich bin Gottes Sohn« (Mt 27,43). »Für die mit dem Psalm ver-
trauten Adressaten wird damit die Charakterisierung der Autoritäten 
als Frevler auf subtil ironische Weise unterstrichen: wie ein brüllen-
der und reißender Löwe haben sie ihren Rachen gegen den Gerechten 
aufgesperrt (Ps 22,14)«3 – ja gegen den Gottessohn, wie Matthäus 
betont, wenn er auch schon die vorangehende Spottrede der Passan-
ten um den Hinweis auf Jesu Gottessohnschaft ergänzt: »[…] rette 
dich selbst, wenn du Gottes Sohn bist« (Mt 27,40).4 
Lukas hat die Anspielungen auf den Psalm, für den Kenner zwar 
immer noch erkenntlich, in seine Erzählung eingeschmolzen (vgl. Lk 
23,34 / Ps 22,19; Lk 23,35 / Ps 22,8f.; auch Lk 24,39f. / Ps 22,17 [Septu-
aginta]). Vor allem hat er Ps 22,2 gegen Ps 31,6 ausgetauscht: »(Vater,) 
in deine Hände lege ich meinen Geist«. Unmöglich konnte er Jesus mit 
Ps 22,2 erklären lassen, Gott habe ihn in der Todesstunde »verlassen«. 
Die lukanische Sicht wird in Apg 2,25–28 deutlich, wo Petrus in seiner 
Pfingstrede Ps 16,8–11 (Septuaginta) als Vertrauensäußerung Jesu 
selbst deutet: »David nämlich sagt über ihn: ›Ich hatte den Herrn 
beständig vor Augen. Denn er steht mir zur Rechten, dass ich nicht 



12BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
IC

H
A

E
L

 T
H

E
O

B
A

L
D

 
P

S
A

L
M

 2
2

 –
 D

R
E

H
B

U
C

H
 F

Ü
R

 D
IE

 P
A

S
S

IO
N

S
E

R
Z

Ä
H

L
U

N
G

E
N

?

wanke. Darum freute sich mein Herz und frohlockte meine Zunge 
und auch mein Leib wird in Hoffnung wohnen; denn du gibst meine 
Seele nicht der Unterwelt preis [dasselbe Verb – eg-kata-leípô – wie in 
Ps 22,2, hier nur verneint!], noch lässt du deinen Frommen die Verwe-
sung schauen. Du hast mir die Wege zum Leben gezeigt, du wirst 
mich erfüllen mit Freude vor deinem Angesicht‹« (Apg 2,25–28).
Jesu letztes Wort beim vierten Evangelisten: »Es ist vollbracht!« (Joh 
19,30) bündelt die johanneische Christologie: Im Tod Jesu als Hingang 
zum Vater »vollendet« sich das Heilswerk; das verriegelte Tor des Todes 
steht jetzt offen. Bemerkenswert ist auch Folgendes: Die Episode der 
Kleiderteilung Joh 19,23f. zeigt, wie aus einem Psalm – hier Ps 22,19 – 
eine neue Geschichte generiert wurde: Spielt Markus in 15,24 auf den 
Vers lediglich an, so hat Johannes um seiner symbolischen Deutung des 
ungeteilten Leibrocks willen5 daraus eine eigene Szene gebildet. 

»Die Armen sollen essen und sich sättigen« 
(Ps 22,27)

Nicht Markus ist die Entstehung der Passionserzählung zu verdan-
ken, sondern der Jerusalemer Gemeinde der frühen 40er Jahre. Doch 
Markus kommt ihr am nächsten. Dafür spricht u. a. die strukturbil-
dende Funktion von Psalm 22 in seiner Darstellung, die bei Lukas und 
Johannes verblasst ist. Dann stellt sich die Frage: Was war der Grund 
für die Bildung der in der Kundgabe der Auferweckung des Gekreu-
zigten gipfelnden Passionserzählung? Welche Menschen schufen sie, 
die über die Evangelien eine so unglaubliche Wirkung bis heute erzie-
len sollte?
Es waren Juden, die an den Messias Jesus glaubten, bewandert in der 
Schrift, vertraut mit dem Psalter, der ihr Gebetbuch war, dessen Kla-
gen, Loblieder und Hymnen sie in ihren Jerusalemer Hausgemeinden 
beteten und sangen (vgl. Apg 2,46f.). Aber auch angefochten waren 
sie, angefochten durch den schwerwiegenden Einwand der jüdischen 
Autoritäten, der ans Kreuz »Gehängte« sei ein Verfluchter Gottes 
(Dtn 21,22f.; vgl. Gal 3,13), »der Gekreuzigte« (Mk 16,6; 1 Kor 1,23; 2,2; 
Gal 3,1) könne Gottes letztgültiger Prophet nicht sein. Das Kreuzes
geschick Jesu wog schwer und sprach gegen ihn.
Nirgendwo im Frühjudentum gab es die Vorstellung, eine zukünftige 
Rettergestalt müsse leiden. Das Lied vom leidenden Knecht Jes 



13

52,13–54,12 wurde zur Zeit Jesu nicht auf eine messianische Gestalt, 
sondern kollektiv auf Gerechte in Israel oder auf das leidende Volk als 
Ganzes bezogen. Als die Königspsalmen im Kontext des Psalters zu 
Gebeten der Hoffnung auf einen zukünftigen Gesalbten wurden, 
eröffnete eine Besinnung auf David, mit dem die Überschrift von Ps 
22 den klagenden Beter identifizierte, neue Perspektiven: Der König 
ist nicht nur der erfolgreiche Heerführer, sondern auch der Verfolgte 
und Leidende.6 Was lag näher für die ersten Anhänger Jesu, als diesen 
mit genau den Farben des Psalters zu zeichnen! Hier fanden sie als 
Präfiguration Jesu das Muster, um seine ehrlose Hinrichtung am 
Kreuz zu »verarbeiten«, das Muster nicht des »leidenden Gerechten«, 
sondern des leidenden Messiaskönigs und Gottessohns (vgl. Ps 2).7 
Mit ihrer Übertragung des Psalters – der Umsetzung seiner Lyrik in 
Erzählung – dokumentierten sie ihre Überzeugung: Verfolgung und 
Entehrung sprechen nicht gegen ihren Glauben, dass Jesus, der das 
Geschick so vieler anderer erleiden musste, Grund aller Hoffnung ist.

Der Grund der Hoffnung 
Die zweite Psalm-Hälfte greift die Klage des Anfangs auf: Gott »hat 
gehört, als er zu ihm schrie« (Ps 22,25b; vgl. V. 2b.3 mit Mk 15,34a). 
Dem entspricht die Kunde des himmlischen Boten am Ende der alten 
Passionsgeschichte: »Er ist auferweckt worden« (Mk 16,6). Schon Jesu 
letztes Wort ist bei Markus von himmlischen Zeichen gerahmt: Die 
Finsternis, die von der sechsten bis zur neunten Stunde auf der Erde 
lastet – Bild für das Gericht Gottes über die Sünde der Menschen 
(Amos 8,9) – hellt sich auf, als Jesus schreit: »Mein Gott, mein Gott, 
warum (= woraufhin/wozu) hast du mich verlassen?« Und als er 
abermals einen lauten Schrei ausstößt und stirbt, heißt es: »Der Vor-
hang im Tempel zerriss von oben bis unten entzwei« (Mk 15,38). Heil 
und Versöhnung wird den Menschen fortan nicht mehr durch den 
Opferkult im Tempel, sondern kraft des Sterbens Jesu zuteil.8 
Dass Psalm 22 insgesamt den »Deutehorizont«9 der Passion bildet, 
bestätigen verschiedene Indizien. In der Ersterscheinung vor Maria 
Magdalena sendet Jesus sie (nach Mt 28,10 auch die anderen Frauen) 
zu seinen »Brüdern« (Joh 20,17), um die Frohbotschaft auch ihnen 
zukommen zu lassen. Das Lob-Versprechen des Beters erfüllt sich: 
»Ich will deinen Namen meinen Brüdern verkünden« (Ps 22,23a). 



14BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
IC

H
A

E
L

 T
H

E
O

B
A

L
D

 
P

S
A

L
M

 2
2

 –
 D

R
E

H
B

U
C

H
 F

Ü
R

 D
IE

 P
A

S
S

IO
N

S
E

R
Z

Ä
H

L
U

N
G

E
N

?

Wenn Jesus den Jüngern »seine Hände und seine Füße« zeigt (Lk 
24,39.40; vgl. Joh 20,20.25.27), spielt dies auf die durchbohrten 
Hände und Füße des Psalmen-Ichs in Ps 22,17 an. »Theologisch wird 
damit die Auferstehungsgeschichte untrennbar mit der Kreuzigungs-
darstellung verbunden.«10 
Aber auch unabhängig davon gilt: Im Psalm begegnen ab V. 23 Motive, 
die in erstaunlicher Weise, werden sie im frühen Jerusalemer Kon-
text gelesen, zu sprechen anheben: Wenn der Lobpreis »inmitten der 
Versammlung« (ekklesía) ergeht (V. 23b) und der Beter erklärt: »Deine 
Treue preise ich in großer Versammlung (ekklesía)« (V. 26), lässt sich 
das umstandslos auf die Gemeinde beziehen, die des Todes und der 
Auferweckung Jesu gedenkt. Und wenn V. 27 kundtut: »Die Armen 
sollen essen und sich sättigen«, deutet sich als »Sitz im Leben« die 
Mahlfeier der ersten Gemeinde an, wozu deren (Selbst-)Bezeichnung 
»die Armen« passt (Gal 2,10; vgl. Röm 15,26). Bemerkenswert ist 
zuletzt das endzeitliche Lob V. 29: »Dem Herrn gehört das König-
tum, er herrscht über die Nationen.« So kann der Psalm auch als 
österliche Transformation der jesuanischen Rede von der Königs-
herrschaft Gottes gelesen werden. Jesus, der sie in Israel proklamiert 
hat, aber am Kreuz hingerichtet worden ist, wurde auferweckt und 
zum Repräsentanten Gottes über alle Völker erhoben (vgl. Röm 1,3f.). 
Ps 22,29 bewahrheitet sich: Jhwh »herrscht über die Nationen«!

Letzte Worte
Seit Platons Phaidon, der in den letzten Worten des in den Tod gehen-
den Sokrates gipfelt, war es in der griechisch-römischen und früh
jüdischen Literatur üblich, dem Sterbenden ein »letztes Wort«, das 
sein Leben bündelt, in den Mund zu legen. Auch die Passionserzäh-
lungen verfahren so.11 Dabei signalisieren ihre verba ultima ganz 
unterschiedliche Bilder. Markus und Matthäus sehen in Jesus den 
Davidssohn, den Messias, der, mit den Menschen verbunden, um die 
Abgründe des Leidens weiß und mit Ps 22,2 seinen Gott »mit großer 
Stimme« anruft, er möge doch hören. Auch Lukas sieht Jesus als 
Psalmbeter, der mit Ps 31,6 ein jüdisches Abendgebet spricht. Er stirbt 
vorbildlich. Er erbittet zuletzt noch für alle, die ihm Unrecht taten, 
Vergebung, spricht dem Büßer Hoffnung zu und geht selbst vertrau-
ensvoll in den Tod; als »Gerechter« erinnert er an den in »Seelenruhe« 



15

sterbenden Sokrates, den Prototyp aller 
Gerechten (vgl. auch Weish 2,12.18). 
Der johanneische Jesus strahlt göttliche 
Vollmacht aus. 
Wie Jesus tatsächlich gestorben ist, 
bleibt sein Geheimnis. Indes enthält die 
Kreuzigungsszene auch erinnerte Fak-
ten: Jesus wurde nicht als Einziger hin-
gerichtet – als »König der Juden« –, son-
dern andere mit ihm. Die beiden Söhne 
des Simon von Kyrene, Alexander und 
Rufus (Mk 15,21), die wohl zur ältesten 
Jerusalemer Gemeinde gehörten, wuss-
ten von ihrem Vater, dass er dem ge
schwächten Jesus auf seinem Kreuzweg 
geholfen hatte, ihm in seiner unsäg
lichen Einsamkeit körperlich so nahe-
gekommen war, wie sonst niemand. 
Und »von ferne« waren Frauen anwe-
send (Mk 15,40), Ausdruck tiefen menschlichen Mit-Leidens. 
Das letzte von Markus überlieferte Wort Jesu, das authentisch sein 
dürfte, ist voller Hoffnung: »Amen, ich sage euch: Ich werde nicht 
mehr von der Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem 
ich von Neuem davon trinke im Reich Gottes« (Mk 14,25).

1	 Michael Theobald, Der Prozess Jesu. Geschichte und Theologie der Passions

erzählungen (WUNT 486), Tübingen 2022, 55–79.

2	 Dietrich Rusam, Die Passionsgeschichte des Lukas als Kontextualisierung von 

Psalm 22, in: Dieter Sänger (Hg.), Psalm 22 und die Passionsgeschichten der  

Evangelien (BThSt 88), Neukirchen-Vluyn 2007, 77–110, hier 105, von der  

»synoptischen Kreuzigungsdarstellung« überhaupt.

3	 Matthias Konrad, Das Evangelium nach Matthäus (NTD), Göttingen 2015, 443.

4	 Alida C. Euler, Psalmenrezeption in der Passionsgeschichte des Matthäusevange-

liums. Eine intertextuelle Studie zur Verwendung, theologischen Relevanz und 

strukturgebenden Funktion der Psalmen in Mt 26–27 im Lichte frühjüdischer 

Psalmenrekurse (WUNT 2/571), Tübingen 2022, 348.

5	 Den Parallelismus membrorum von Ps 22,19a/b (Kleider/Gewand) nutzt das 

Evangelium, um den (ungeteilten) Leibrock (Bild wohl weniger für die Einheit der 

Kirche als vielmehr für die Bewahrung Jesu im Tod) als zusätzliches Kleidungs-

stück einzuführen.

					   
Zusammenfassung
Die Passionserzählungen sind keine histori-
schen Berichte, die festhalten wollen, was 
geschehen ist, sondern Glaubenstexte: Auf 
der Basis der Schrift Israels suchen sie das 
Trauma der schmählichen Hinrichtung des 
Galiläers Jesus von Nazaret literarisch zu 
verarbeiten. Dabei spielt der Psalter eine 
überragende Rolle, insbesondere Ps 22: Wie 
die Klage der ersten Psalm-Hälfte in den 
Dank und Lobpreis der zweiten Hälfte ein-
mündet, so existierte auch nie eine isolierte 
Erzählung vom Leiden und Sterben Jesu, 
vielmehr mündete diese immer schon in die 
Verkündigung der Auferweckung. An der 
Kreuzigungsszene zeigt der Beitrag, wie mit 
der Klage von Psalm 22 Lyrik in Prosa umge-
setzt wird. Die vier Evangelisten bieten 
jeweils eigene Perspektiven auf die Erzählung 
im Licht des Psalters.

				                         



16BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
IC

H
A

E
L

 T
H

E
O

B
A

L
D

 
P

S
A

L
M

 2
2

 –
 D

R
E

H
B

U
C

H
 F

Ü
R

 D
IE

 P
A

S
S

IO
N

S
E

R
Z

Ä
H

L
U

N
G

E
N

?

6	 Egbert Ballhorn, Klage als Weisheit des Königs. Untersuchungen zur Davidstypik 

in den Psalmen, in: Johannes Schnocks (Hg.), »Wer lässt uns Gutes sehen?«  

(Ps 4,7). Internationale Studien zu Klagen in den Psalmen (HBS 85), Freiburg 

2016, 244–270. 

7	 Michael Theobald, Die Passionserzählungen des Neuen Testaments, die »Davidi-

sierung« des Psalters und der Umgang Jesu mit dem »Gebetbuch« Israels, in:  

Barbara Schmitz u. a. (Hg.), Vor allen Dingen: Das Alte Testament (FS Dohmen) 

(HBS 100), Freiburg i.Br. 2023, 398–431.

8	 Dieter Lührmann, Das Markusevangelium (HNT 3), Tübingen 1987, 264: »Die 

Öffnung des Tempels (hinter dem Vorhang ist der Raum, den nur der Hohepries-

ter betreten darf) bedeutet seine Profanierung und weist damit voraus auf seine 

Zerstörung (vgl. 13,14). […] Wegen dieses Zusammenhangs [mit 13,2] geht V. 38 

auf die Redaktion des Markus zurück.«

9	 Ebenda. 263.

10	 Rusam, Passionsgeschichte, a.a.O. 96.

11	 Michael Theobald, Der Tod Jesu im Spiegel seiner »letzten Worte« vom Kreuz, in: 

ders., Jesus, Kirche und das Heil der Anderen (SBAB 56), Stuttgart 2013, 107–144.

 					        	                         
Dr. Michael Theobald 
ist Professor emeritus für Neues Testament an der Kath.-
Theol. Fakultät Tübingen; Associate Professor der Faculty  
of Theology and Religion, University of the Free State 
Bloemfontein, Südafrika; Mitglied der Nationalakademie 
Leopoldina, Halle a. d. Saale. Er war von 2009–2019 Vor­
sitzender des Vereins Katholisches Bibelwerk.
E-Mail: michael.theobald@uni-tuebingen.de

				                				                   



17

Wie wir einen biblischen Text verstehen, hängt von seinem literari-
schen Kontext, seinem historischen Hintergrund, der Tradition, aus 
der wir lesen, und unseren eigenen Fragen ab. Christen und Christin-
nen lesen Passagen aus dem ersten Teil ihrer Bibel, dem Alten Testa-
ment, oft durch die Brille des Neuen Testaments. Und Juden und 
Jüdinnen, deren Bibel der Tanach ist, lesen Passagen oft durch die 
Brille rabbinischer und späterer jüdischer Kommentare. Wir heben 
diese unterschiedlichen Lesestrategien im Untertitel unseres kürzlich 
auch auf Deutsch erschienenen Buches hervor: Wie Juden und Chris-
ten dieselben Geschichten anders lesen.1

Juden und Christen lesen Bibel anders 
Menschen, die Jesus nachfolgten, fanden im Rückblick ihren Herrn 
auf jeder Seite der Schriften, die sie später als Altes Testament bezeich-
neten. Ganz anders finden jüdische Menschen in fast jedem Satz der 
Bibel mehrere Interpretationen – einige davon sind messianischer 
Natur, stehen aber nicht mit Jesus in Verbindung. Christen betonen 
bestimmte Texte, insbesondere aus den Propheten und Psalmen, die 
sie auf Christus hin lesen; Juden betonen die Tora. Christen schenken 

marc zvi brettler, amy-jill levine

Psalm 22 und seine Rezeptionen 
in jüdischen und christlichen 
Traditionen
				                  					               
Psalm 22 wird von jüdischen und christlichen  
Menschen in ihrer jeweiligen Text- und Glaubens
tradition gelesen. Was macht die jeweilige 
Lese-Community für die Lektüre der Texte aus?
				                  					              



18BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
A

R
C

 Z
V

I 
B

R
E

T
T

L
E

R
, 

A
M

Y
-J

IL
L

 L
E

V
IN

E
 

P
S

A
L

M
 2

2
 U

N
D

 S
E

IN
E

 R
E

Z
E

P
T

IO
N

E
N

 I
N

 J
Ü

D
IS

C
H

E
N

 U
N

D
 C

H
R

IS
T

L
IC

H
E

N
 T

R
A

D
IT

IO
N

E
N dem Buch Ester im Allgemeinen wenig Beachtung; Juden lesen es 

jährlich am Purim-Fest – das gesamte Buch. Christen lesen ihre Bibel 
in der Regel in ihrer Muttersprache; Juden lesen sie auf Hebräisch. 
Diese und andere Unterschiede zeigen sich auch in der Art und Weise, 
wie die beiden Gemeinschaften ihre Schriften liturgisch lesen. Juden 
lesen am Sabbat jedes Jahr (oder bei liberalen Juden alle drei Jahre) die 
gesamte Tora (den Pentateuch); der Text wird auf Hebräisch aus einer 
Schriftrolle vorgetragen. Christen lesen sonntags nur kurze Auszüge 
aus der Tora oder dem Alten Testament, und die Lesungen stammen 
hauptsächlich aus den Prophetenbüchern. Sie lesen den Text in der 
Landessprache aus einem Buch vor. 
Psalm 22, einer der ersttestamentlichen Texte, die im Neuen Testa-
ment am häufigsten zitiert oder angedeutet werden, ist ein hervorra-
gendes Beispiel dafür, wie Juden und Christen denselben Text unter-
schiedlich lesen. Tatsächlich verkörpert auch die liturgische Tradition 
diesen Unterschied. Psalm 22 ist Teil der Karwochenliturgie, in der er 
mit Jesaja 52,13–53,12 zusammen vorkommt, einer weiteren Passage, 
die einen leidenden Menschen beschreibt. In den jüdischen liturgi-
schen Lesungen kommen weder Psalm 22 noch dieses letzte Got-
tesknechtslied aus Jesaja vor. 

Christliche Lektüren von Psalm 22
Für Christen und Christinnen weist Psalm 22 auf Jesus hin. In Mk 
15,34 (vgl. Mt 27,46) heißt es: »Jesus rief mit lauter Stimme: ›Eloi, Eloi, 
lema sabachthani?‹ Das bedeutet: ›Mein Gott, mein Gott, warum 
hast du mich verlassen?‹« Die bittere Frage, eine seltsame Kombina-
tion aus Hebräisch und Aramäisch, die ins Griechische transkribiert 
wurde, zitiert den ersten Vers des Psalms. 
Alle vier Passionserzählungen der Evangelien zitieren Psalm 22 und 
spielen auf ihn an. Beispielsweise beschreiben alle vier, wie römische 
Soldaten um das Gewand Jesu würfeln. Joh 19,23–24 fügt ein separa-
tes Kleidungsstück hinzu, um den Zusammenhang zu verstärken: 
»Sie nahmen seine Kleider [Plural] und teilten sie in vier Teile … sie 
nahmen auch sein Untergewand [Singular]; nun war das Unterge-
wand nahtlos, aus einem Stück gewebt von oben … Damit sollte sich 
erfüllen, was in der Schrift steht: ›Sie teilen meine Kleider [Plural] 
unter sich auf und werfen das Los um mein Gewand [Singular]‹« (Ps 



19

22,18). Am Kreuz wird nach Mk 15,29 (vgl. Mt 27,39f.) Jesus von seinen 
Gegnern verspottet. In Ps 22,7 klagt die Sprecherfigur: »Alle, die mich 
sehen, verspotten mich, sie verziehen den Mund, sie schütteln den 
Kopf.« Im nächsten Vers spotten die Feinde der Sprecherfigur: »Befiehl 
dem Herrn deine Sache, er wird ihn retten.« Im weiteren Verlauf 
erzählt Markus 15,31–32 (siehe Matthäus 27,41–42), dass die Gegner 
sagen: »Andere hat er gerettet, sich selbst kann er nicht retten.«
Es gibt mehrere Möglichkeiten, diese Anspielungen zu verstehen. 
Wie in unserem Buch ausführlich dargelegt, können wir die Passions-
erzählungen als Bestätigung des prophetischen Charakters des Psalms 
betrachten. Die Schriftrollen vom Toten Meer zeigen, dass Juden 
andere Psalmen auch als Prophezeiungen lasen. Oder vielleicht klagte 
Jesus um Elija, dessen Name auf Hebräisch »Eliya« oder »Eliyahu« lau-
tet und wie »Eli« klingt, wie Mk 14,35 (und auch Mt 27,47) nahelegt. 
Gemäß Mal 4,5–6LXX (3,23–24 in hebräischer Zählung) würde Elija 
zurückkehren, um das messianische Zeitalter anzukündigen. Die 
Anhänger Jesu verstanden seinen Schrei dann als den ersten Vers des 
Psalms. Oder vielleicht legte der Evangelist Markus Jesus die Worte 
des Psalms in den Mund. Historiker in der Antike interessierten sich 
weniger dafür, was die Menschen tatsächlich sagten, sondern verfass-
ten vielmehr Reden, die sie für den Anlass als angemessen erachteten. 
Hebräer 2,12 wählt einen anderen Vers aus dem Psalm, um von Jesus 
zu sprechen. »Ich will deinen Namen meinen Brüdern und Schwes-
tern verkünden; inmitten der Gemeinde will ich dich preisen«, zitiert 
Psalm 22,22. In der Spätantike wurde jeder Vers des Psalms mit Jesus 
in Verbindung gebracht. 

Jüdische Lektüren von Psalm 22
Für Christen und Christinnen spricht der Psalm in erster Linie von 
Jesus. Die jüdische Auslegung hat kein ähnlich verbindendes Merk-
mal. Während die christliche Auslegung des Alten Testaments chris-
tologisch ausgerichtet ist, gibt es in der jüdischen Bibelauslegung 
Vielfalt. Eine bekannte mittelalterliche jüdische Lehre betont: »Die 
Tora hat siebzig Gesichter der Auslegung.«2 Tatsächlich gibt es auf 
jeder einzelnen Seite der miqra’ot gedolot, der sogenannten Rabbi-
ner-Bibel, eine Vielzahl unterschiedlicher und widersprüchlicher 
Auslegungen für jeden Vers.



20BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
A

R
C

 Z
V

I 
B

R
E

T
T

L
E

R
, 

A
M

Y
-J

IL
L

 L
E

V
IN

E
 

P
S

A
L

M
 2

2
 U

N
D

 S
E

IN
E

 R
E

Z
E

P
T

IO
N

E
N

 I
N

 J
Ü

D
IS

C
H

E
N

 U
N

D
 C

H
R

IS
T

L
IC

H
E

N
 T

R
A

D
IT

IO
N

E
N Frühe jüdische Quellen, darunter die Mischna, der Bavli (der Babylo-

nische Talmud), der Yerushalmi (der Jerusalemer Talmud) und frühe 
Midraschim, zitieren Psalm 22 selten. Das ist möglicherweise auf die 
große Bedeutung des Psalms im Christentum zurückzuführen. Wenn 
Juden diesen Psalm kommentieren, tun sie dies zumeist in drei Rich-
tungen: als Erklärung für Ereignisse im Zusammenhang mit Königin 
Ester, in Bezug auf König David und in Bezug auf einen anderen Mes-
sias als Jesus.

Psalm 22 auf Ester hin gelesen
Meist wird im Judentum Psalm 22 auf Königin Ester hin gelesen. Diese 
Verbindung entsteht in der längeren griechischen Version des Buches 
Ester, in den sogenannten »Ergänzungen«, die für römisch-katholi-
sche und orthodoxe Christen kanonisch sind, nicht jedoch für Protes-
tanten. In Ergänzung C beispielsweise klingt Esters Gebet »Mein 
Herr, du allein bist unser König. Hilf mir, die ich allein bin und keine 
Hilfe habe außer dir« ganz ähnlich wie Ps 22,11: »Sei nicht fern von 
mir, denn die Not ist nahe und es gibt niemanden, der hilft.« Auch der 
weitere Verlauf ihres Gebets liest sich wie ein Echo des Psalms.
Während die Mischna den Psalm im Grunde ignoriert, baut der Bavli 
die Verbindung zu Ester aus. Diese Verbindung war auch Hieronymus 
bekannt, der im Jahr 398 erklärte, dass der Psalm nicht mit Ester in 
Verbindung gebracht werden sollte. In bMegillah 15b heißt es:

Der Vers sagt über Ester: »Und sie stand im inneren Hof des Königs-
hauses« (Est 5,1). Rabbi Levi sagte: Als sie die Kammer der Götzenbilder 
erreichte, die sich im inneren Hof befand, verließ die göttliche Gegen-
wart [Schechina] sie. Sie sagte sofort: »Mein Gott, mein Gott, warum 
hast du mich verlassen?« (Ps 22,2). Vielleicht liegt es daran, dass Du eine 
unbeabsichtigte Sünde wie eine absichtlich begangene Sünde beurteilst 
und eine Handlung, die aufgrund von Umständen außerhalb der eige-
nen Kontrolle begangen wurde, wie eine freiwillig begangene Hand-
lung. Oder vielleicht hast Du mich verlassen, weil ich in meinen Gebe-
ten Haman einen Hund genannt habe, wie es heißt: »Befreie meine 
Seele vom Schwert, meinen einzigen Sohn aus der Hand des Hundes« 
(Ps 22,21). Sie nahm dies sofort zurück und nannte ihn in ihren Gebeten 
einen Löwen, wie es im folgenden Vers heißt: »Rette mich aus dem 
Rachen des Löwen« (Ps 22,22). Ester erkennt, dass sie Haman nicht 

hätte beleidigen sollen, obwohl er vorhatte, alle Juden zu töten. 



21

Im Mittelalter rezitierten Juden Psalm 22 an Purim, dem fröhlichen 
Fest, das an Esters Sieg über den mörderischen Haman erinnert. Die-
ser Brauch, einen zentralen Text der Passion Jesu für ein ausgelassenes 
Fest zu verwenden, spiegelt möglicherweise eine antichristliche Pole-
mik wider. wird heute allerdings kaum noch praktiziert. Festzuhalten 
bleibt, dass Lektüren desselben Textes zur Ausbildung der je eigenen 
Identität beitragen.

Ps 22 auf David und den Messias ben Ephraim 
hin gelesen

Der Midrasch zu den Psalmen, der wahrscheinlich vor dem 8. Jh. ver-
fasst wurde, weist darauf hin, dass die Überschrift den Psalm König 
David zuschreibt. Und er fragt, was Anlass zu seiner Entstehung 
gegeben hat. Dann stellt er sich mit der für Rabbiner typischen krea-
tiven Geschichtsschreibung vor, wie David einem re’em gegenüber-
steht – einer gigantischen Gestalt, die die Merkmale eines Löwen und 
eines Einhorns vereint. Pesiqta Rabbati, ein spätantiker Midrasch, der 
älteres Material enthält, verleiht dem Psalm eine prophetische Bedeu-
tung, indem er das »Ich«, das klagt: »Warum hast du mich verlassen?«, 
als den Messias ben Ephraim (oder Messias Ephraim) versteht. Diese 
Gestalt geht dem davidischen Messias voraus und stirbt einigen rab-
binischen Texten zufolge als Märtyrer. Pesiqta Rabbati reagiert somit 
auf christliche Lesarten, indem es behauptet, dass der Psalm zwar von 
einer Person spricht, die für die Menschheit leidet und dann stirbt, 
diese Person jedoch nicht Jesus ist.

Psalm 22 als Stimme des leidenden 
Volkes Israel

Im Mittelalter verstehen die Juden den klagenden Einzelnen als kol-
lektive Figur, als ganz Israel. Der berühmte jüdische Kommentator 
Raschi (1040–1105) begründet diese Interpretation damit, dass er die 
Überschrift »Die Hirschkuh der Morgenröte« als Bezugnahme auf 
»die Gemeinde Israels versteht. Sie ist ›eine liebende Hirschkuh‹ [Spr 
5,19], ›die wie die Morgenröte erstrahlt‹« [Hhld 6,10]. Raschi erklärt, 
dass David »Warum hast du mich verlassen?« in Bezug auf das 
zukünftige [babylonische] Exil schrieb. Da er die Formulierung des 



22BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
A

R
C

 Z
V

I 
B

R
E

T
T

L
E

R
, 

A
M

Y
-J

IL
L

 L
E

V
IN

E
 

P
S

A
L

M
 2

2
 U

N
D

 S
E

IN
E

 R
E

Z
E

P
T

IO
N

E
N

 I
N

 J
Ü

D
IS

C
H

E
N

 U
N

D
 C

H
R

IS
T

L
IC

H
E

N
 T

R
A

D
IT

IO
N

E
N Psalms im Singular beachtet, schlägt er vor, dass 22,6 (»Ich aber bin ein 

Wurm und kein Mensch«) sich metaphorisch auf »Israel als eine Per-
son« bezieht. David Kimchi (1160–1235) merkt ebenfalls an, dass der 
Psalm »im Singular in Bezug auf das gesamte Volk Israel zusammen-
steht, denn sie sind wie eine Person im Exil, mit einem Herzen«. Im 
Gegensatz dazu versteht Abraham ibn Ezra (1089–1164) ihn in Bezug 
auf König David.

Unterschiede in den Übersetzungen
Auch in Bezug auf die Übersetzung unterscheiden sich jüdische und 
christliche Lesarten. Nach den Eroberungen Alexanders des Großen 
im 4. Jh. v. Chr. begannen die Juden, ihre Schriften aus dem Hebräi-
schen ins Griechische zu übersetzen: zuerst den Pentateuch, dann 
die Propheten, Psalmen und andere Schriften. Die Autoren des 
Neuen Testaments verwendeten in der Regel die griechische Über-
setzung, die Septuaginta. Jüdische Gemeinden verwendeten nach 
der Zerstörung des Tempels in Jerusalem und dem Aufkommen des 
rabbinischen Judentums nur noch den hebräischen Text. Die Anhän-
ger Jesu im Osten behielten die Septuaginta bei. Im Westen gewann 
das Altlateinische und dann die lateinische Vulgata, die von Hiero-
nymus aus dem Hebräischen übersetzt worden war, zunehmend an 
Bedeutung. 
Ps 22,16 enthält einen obskuren hebräischen Begriff, und hier kann 
man zeigen, wie wichtig Übersetzungen sind – und dass sie manch-
mal von den religiösen Überzeugungen des Übersetzers beeinflusst 
werden. Die New Jewish Publication Society übersetzt den Vers so: 
»Hunde umgeben mich; eine Meute Bösartiger umzingelt mich, wie 
Löwen [zerfleischen sie] meine Hände und Füße« (22,17; die Versein-
teilung im Hebräischen unterscheidet sich von den meisten christlich 
geprägten Übersetzungen). Die Tatsache, dass diese Übersetzung 
Wörter in Klammern hinzufügt, spiegelt die Problematik des hebräi-
schen Textes wider. Die aktualisierte Ausgabe der New Revised Stan-
dard Version lautet: »Denn Hunde umgeben mich; eine Schar von 
Übeltätern umzingelt mich; sie fesseln meine Hände und Füße.«         
Zu diesem letzten Satz heißt es in dieser Version: »Übersetzung des 
hebräischen Textes ungewiss.« In der früheren NRSV-Ausgabe lau-
tete der Satz: »Meine Hände und Füße sind verschrumpelt.« 



23

Der problematische hebräische Begriff 
ist ka’ari. Die Präposition ka bedeutet 
»wie der« oder »als der«. Das Substantiv 
’ari bedeutet »Löwe«. Somit entspre-
chen die im ersten Teil des Verses 
erwähnten Hunde den Löwen im letz-
ten Teil. Diesem Ansatz folgt auch der 
Targum, die jüdisch-aramäische Über-
setzung, in der es heißt: »Sie beißen 
meine Hände und Füße wie ein Löwe.«
Die Septuaginta übersetzt ka’ari ins 
Griechische mit ōruxan, was »graben« 
oder »aushöhlen« bedeutet. Diese Lesart ist möglich, da dieselben 
hebräischen Buchstaben auch das Verb k-r-h wiedergeben können, 
das »graben« bedeutet. Christen haben sich im Allgemeinen an die 
Septuaginta gehalten, da die Vorstellung des »Aushöhlens« zu dem 
Bild passt, dass Nägel in den Körper Jesu geschlagen wurden. Das 
hebräische Verb könnte auch ka’aru sein, eine mögliche Lesart, die in 
einem Fragment der Schriftrollen vom Toten Meer gefunden und auf 
der Grundlage eines arabischen Äquivalents mit »sie haben gebun-
den« übersetzt wurde. Diese Übersetzung wird von den beiden ande-
ren jüdisch-griechischen Übersetzungen aus dem ersten oder zwei-
ten Jahrhundert n. Chr., Aquila und Symmachus, übernommen. 
Anstatt uns entweder auf die Seite jüdischer Apologeten zu stellen, 
die Christen vorwerfen, den Text in Bezug auf Jesus falsch zu inter-
pretieren, oder auf die Seite christlicher Kommentatoren wie Justinus 
der Märtyrer, der seinem jüdischen Gesprächspartner Trypho sagt: 
»Ihr bezieht auch den erwähnten Psalm nicht auf Christus, da ihr völ-
lig verblendet seid« (Dialog 97) oder Johannes Calvin, der behauptete, 
»es gebe starke Gründe für die Vermutung, dass diese Passage von den 
Juden in ihrer groben Unkenntnis der Geschichte in betrügerischer 
Absicht verfälscht worden ist«, tun wir alle gut daran, uns bewusst zu 
machen, dass wir den ursprünglichen Text oder die ursprüngliche 
Bedeutung eines biblischen Werks oft nicht sicher rekonstruieren 
können. 
Trotz der Differenzen in der Vergangenheit kann der Psalm heute eine 
Rolle in den jüdisch-christlichen Beziehungen spielen. Seine Worte 
sprechen nicht nur von David und Jesus, Ester und der jüdischen 

					   
Zusammenfassung
Christen lesen Psalm 22 sowohl als Vorher-
sage des Leidensweges Jesu als auch als Worte 
Jesu selbst. Juden interpretieren den Psalm in 
Bezug auf König David, Königin Ester, die 
jüdische Gemeinschaft und sogar den Mes-
sias (ben) Ephraim, eine Figur, die für Israel 
leidet und stirbt. Da das Hebräisch des Psalms 
unklar ist, übersetzen Juden und Christen ihn 
auch unterschiedlich, wobei Christen eine 
eher christologische Lesart bevorzugen und 
Juden eine eher poetische. 

				                         



24BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
A

R
C

 Z
V

I 
B

R
E

T
T

L
E

R
, 

A
M

Y
-J

IL
L

 L
E

V
IN

E
 

P
S

A
L

M
 2

2
 U

N
D

 S
E

IN
E

 R
E

Z
E

P
T

IO
N

E
N

 I
N

 J
Ü

D
IS

C
H

E
N

 U
N

D
 C

H
R

IS
T

L
IC

H
E

N
 T

R
A

D
IT

IO
N

E
N Gemeinschaft. Psalmen, vielleicht besonders Klagelieder, können 

von jedem gesprochen werden, der sich verloren oder verlassen fühlt. 

1	 Dieser Artikel basiert auf: Amy-Jill Levine, Marc Zvi Brettler, The Bible With  

and Without Jesus: How Jews and Christians Read the Same Stories Differently,  

San Francisco 2020; revised paperback, 2023, 345–379; dies., Hebräische Bibel und 

Altes Testament: Wie Juden und Christen dieselben Geschichten anders lesen, 

Stuttgart 2024.

2	 Zu Herkunft und Weiterentwicklung dieses Dictums s. https://www.thetorah.

com/article/tikkunei-zohar-seventy-faces-of-torah.

 					        	                         
Prof. Dr. Marc Zvi Brettler 
ist Bernice and Morton Lerner Distinguished Professor für 
Jüdische Studien an der Duke University (North Carolina, 
USA), und Dora Golding Emeritus Professor an der Brandeis 
University (Massachusetts, USA).
E-Mail: MZB3@duke.edu

Prof. Dr. Amy-Jill Levine
ist Rabbi Stanley M. Kessler Distinguished Professor für 
Neues Testament und Jüdische Studien an der Hartford 
International University for Religion and Peace (Connecticut 
USA), Universitätsprofessorin für Neues Testament  
und Jüdische Studien, Emerita und Mary Jane Werthan 
Professorin für Jüdische Studien, Emerita, Vanderbilt  
University (Tennessee USA). Sie ist Mitherausgeberin  
des Jewish Annotated New Testament (2017; Das Neue 

Testament – jüdisch erklärt, Stuttgart 2021). Sie ist die erste Trägerin des Seelisberg- 
Preises für jüdisch-christliche Beziehungen, der vom Internationalen Rat der  
Christen und Juden und dem Institut für Interkulturelle Theologie und Religions­
wissenschaft der Universität Salzburg verliehen wird. 
E-Mail: amy-jill.levine@vanderbilt.edu

A.-J. Levine und M. Z. Brettler 
verfassten zusammen das Buch »The Bible With and Without Jesus: How Jews and 
Christians Read the Same Stories Differently« (2020; Hebräische Bibel und Altes  
Testament: Warum Juden und Christen die gleichen Texte unterschiedlich lesen, 
Stuttgart, 2024) und haben gemeinsam das Jewish Annotated New Testament 
(2017; Das Neue Testament – jüdisch erklärt, Stuttgart 2021) herausgegeben.  
Ihr Beitrag für »Bibel und Kirche« wurde aus dem Englischen übersetzt.

				                				                   

©
 In

st
itu

te
 fo

r A
dv

an
ce

d 
St

ud
ie

s,
 

T
he

 H
eb

re
w

 U
ni

ve
rs

ity
 o

f J
er

us
al

em



25

Unterstützung in der Geburtssituation 
(Ps 22,10–11)

In den Psalmen werden zwischenmenschliche Erfahrungen und 
theologische Grundgedanken in vielfältigen Bildern beschrieben. In 
Ps 22, der auf drastische Weise extreme Gottverlassenheit schildert, 
gibt es als Gegenpol auch große Zuversicht und Vertrauen auf gött
liche Unterstützung. In Ps 22,10–111 erinnert der Beter oder die Beterin 
an Geburt als Grunderfahrung menschlicher Existenz:

10 Denn du ziehst mich (goh. î) aus dem Bauch,
du gibst mir Vertrauen an der Brust meiner Mutter.
11 Auf dich bin ich geworfen (šlk) vom Mutterschoß an,
vom Bauch meiner Mutter her bist du mein Gott.

Mit Bildern, die an eine Geburtssituation erinnern, wird das Verhält-
nis zwischen Gott und betender Person beschrieben. Es ist eine Bezie-
hung, die im Mutterleib beginnt und seither andauert. Die Situation, 
die diesem Sprachbild zugrunde liegt, lässt sich so vorstellen: Das 

marianne grohmann

Geburt und Fehlgeburt in Ps 22
Das Zusammenspiel von  
Anthropologie und Theologie  
in Psalmen
				                  					               
Psalm 22 enthält in der Mitte ein vertrauensvolles 
Bekenntnis zu Gott, das an eine Geburtsszene  
erinnert. Gott wirkt hier wie eine Hebamme. Und 
am Ende des Psalms wird sogar ungelebtes Leben  
in das Gotteslob aufgenommen …
				                  					              



26BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
A

R
IA

N
N

E
 G

R
O

H
M

A
N

N
 

G
E

B
U

R
T

 U
N

D
 F

E
H

L
G

E
B

U
R

T
 I

N
 P

S
 2

2 Kind, das aus dem Mutterleib kommt, wird von Gott wie von einer 
Hebamme in Empfang genommen. Die Gottesbeziehung ist im weib-
lichen Körper verankert: Sie hat einen konkreten Ort in Bauch/Mut-
terleib (bæt. æn), Gebärmutter/Mutterschoß (ræh. æm) und Brust 
(šādāyîm) der Mutter. In den Verben in Ps 22,10–11 klingen Tätigkei-
ten einer Hebamme an. Sie zieht (gh. h) den Menschen aus dem Mutter-
leib, das Kind ist auf sie geworfen (šlk). Die beiden parallel aufgebau-
ten Verse 10 und 11 zeichnen inhaltlich ein ähnliches Muster: Die 
beiden ersten Vershälften zeigen jeweils keine »sanfte« Geburt, son-
dern enthalten Dynamik und Dramatik: das Herausziehen des Kindes 
und das Geworfensein auf die Hebamme. Auf das dynamisch-drama-
tische Geburtsbild folgt jeweils in der zweiten Vershälfte ein Bild von 
Geborgenheit und Gottvertrauen. 
Nach Ps 22,10–11 ist der Mensch von Beginn seiner Existenz an auf 
Gott verwiesen. Er versteht sich sogar pränatal in Beziehung zu Gott. 
Das Werden des Menschen im Mutterleib, die Geburt und die weitere 
Entwicklung sind ein von Gott begleiteter Vorgang. Das betende Ich 
beginnt seine Lebensgeschichte mit der eigenen Geburtserfahrung. 
Geborgensein im Mutterleib und Bewahrung bei der Geburt dienen 
als Bilder für das Vertrauen zu Gott. Gleichzeitig wird Gott – durchaus 
anthropomorph – in Tätigkeiten einer Hebamme gezeichnet (vgl. Ps 
71,5–6; Jes 66,9). Die Intimität zwischen Hebamme, Kind und Mutter 
dient als Bild für die enge Beziehung zwischen Gott und Mensch. 

Fehlgeburt und Gotteslob (Ps 22,30–32)
Im hymnischen Schlussteil von Ps 22, der zu universaler Anbetung 
Jhwhs aufruft,2 wird die Geburtsthematik noch einmal aufgenom-
men.3 Zum einen verweisen die Begriffe Nachkommenschaft (zæra’), 
Generation (dôr) und die Rede vom Volk, das geboren wird (nôlād), 
darauf, wie wichtig das Weiterleben in kommenden Generationen ist. 
Zum anderen findet sich hier die schwierige Formulierung we-nafšô 
lo’ h. iyyāh (wer seine Seele nicht leben lässt oder und dessen Seele er 
nicht zum Leben bringt)4 in Ps 22,30. Eine Übersetzungsmöglichkeit 
versteht den Versteil als eine bildliche Aussage über die Toten.5 Die 
zweite Übersetzungsvariante, die hier weiterverfolgt werden soll, 
sieht in dieser Formulierung eine Andeutung von Fehlgeburten oder 
Totgeburten. 



27

30a 	 Es aßen und fielen anbetend nieder alle Fetten6 der Erde.
30b 	Vor ihm verbeugen sollen sich alle, die in den Staub hinabsteigen,
30c 	 und dessen Seele er nicht zum Leben bringt (we-nafšô lo’ h. iyyāh).
31a 	 Die Nachkommenschaft (zæra’) soll ihm dienen;
31b 	 von Adonaj soll erzählt werden der Generation (dôr).
32a 	 Sie sollen kommen
32b 	 und seine Gerechtigkeit verkünden dem Volk, das geboren wird 	
	 (nôlād),
32c 	 denn er hat es getan.

ExegetInnen sind im Allgemeinen zu Recht vorsichtig, genau festzu-
legen, um welche Gruppen von Menschen es sich in diesem Abschnitt 
handelt. Die hier vorgeschlagene Übersetzung von we-nafšô lo’           
h. iyyāh mit und dessen Seele er nicht zum Leben bringt macht Jhwh 
zum Subjekt dieses Vorgangs und versteht darunter eine eigene 
Gruppe neben den Fetten / Lebensstarken (V. 30a) und denen, die in 
den Staub hinabsteigen (V. 30b), einem Synonym für die Toten.
In jedem Fall geht es hier um Aussagen an den Grenzen von Leben und 
Tod. Es ist möglich, dass es sich um den Lebensbeginn handelt: Die 
Rede ist von einem Wesen, das eine Seele (næfæš) hat, aber kein Leben 
(h. ayyîm). Die enge Zusammengehörigkeit von Seele (næfæš) und 
Leben (h. ayyîm), die sich durch die gesamte Hebräische Bibel zieht (Gen 
2,7; Ps 88,4), ist hier durchbrochen. Die in der næfæš angelegte Vitalität 
/ Lebendigkeit / Lebenskraft wird nicht zum Leben gebracht. Als eine 
Gruppe der Toten können mit diesen Wesen, die schon eine Art Exis-
tenz haben, deren næfæš aber nicht zum Leben gebracht wird, Fehlge-
burten oder Totgeburten gemeint sein. Während mit den yôrdê ’āpār 
(die in den Staub hinabsteigen) Menschen im Blick sind, die nach dem 
Leben sterben, kann in V. 30c an einen Tod noch vor dem Leben gedacht 
sein. Nach dieser Interpretation ist es Jhwh, der die næfæš dieser 
Wesen nicht zum Leben bringt. Dies würde darauf hinweisen, dass der 
Lebensbeginn wie das Lebensende (1 Sam 25,37–38)7 als schrittweiser 
Prozess vorgestellt wird.8 Die Todessphäre kann weit in den Bereich 
des Lebens hineinreichen,9 hier sogar an den Lebensbeginn. Dieser Vers 
wird manchmal als eine vorsichtige Aussage in Richtung einer Aufer-
weckung der Toten diskutiert.10 Ps 22,30 ist nicht so eindeutig, sondern 
lässt durchaus Platz für unterschiedliche Auslegungen. 
Fehlgeburten haben eine Zwischenstellung zwischen Leben und Tod. 
Die in den Staub Hinabgestiegenen und die, deren Seele nicht zum 



28BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
A

R
IA

N
N

E
 G

R
O

H
M

A
N

N
 

G
E

B
U

R
T

 U
N

D
 F

E
H

L
G

E
B

U
R

T
 I

N
 P

S
 2

2 Leben gebracht wird, werden zum Gotteslob aufgefordert. Das kann 
eine tröstliche Funktion haben: Im Gotteslob haben sie Anteil am 
Leben.

Das Zusammenspiel von Anthropologie 
und Theologie 

In Ps 22,10–11 ist der Mensch als von Mutterleib an auf Gott geworfen, 
verwiesen und von ihm abhängig. In der Geburt entsteht eine enge 
Beziehung zwischen Gott und Mensch. Diese Aussagen zeigen schon, 
wie sehr Anthropologie und Theologie ineinander verschränkt sind: 
Es ist nicht möglich, vom Menschen zu sprechen, ohne von Gott zu 
sprechen und umgekehrt. Mit dem Hebammenbild wird das Eingrei-
fen Gottes in menschliches Leben und seine praktische Hilfe illus
triert. Die Geburtsaussagen sind in dieser Verschränkung Beispiele 
für die Wechselbeziehung zwischen Gott und Mensch und für die 
enge Verbindung zwischen beiden.
Diese Beziehung betrifft nicht nur den Lebensanfang, sondern auch 
das Lebensende. Die Erinnerung an die eigene Geburt in Ps 22,10–11 
wird in V. 30–32 ausgeweitet: Geburt ist nicht nur ein individueller 
Vorgang, sondern bedeutet immer auch ein Hineingeborenwerden in 
eine Generationenfolge, einen Sozialverband. V. 30–32 führt den engen 
Zusammenhang von Leben und Tod in der Geburt vor Augen. Die 
Aufforderung zu universalem Gotteslob am Schluss des Psalms gilt 
auch für die Toten. Unter diesen werden Fehlgeburten oder Totgebur-
ten genannt. Das Fortbestehen von Nachkommenschaft und Gottes-
lob ist ein Hoffnungsbild, Klage und Lob sind anthropologische 

Grundkonstanten. Gott ist Adressat 
sowohl der Klage über die Verlassenheit 
als auch des Lobes. Gotteslob findet auch 
an den Grenzen von Leben und Tod statt. 
Der Psalm, der mit äußerster Gottverlas-
senheit begonnen hat, endet mit einer 
Aufforderung zum Gotteslob kommen-
der Generationen. 

					   
Zusammenfassung
Im Artikel werden zwei Textpassagen aus Ps 
22 ausgelegt, die den engen Zusammenhang 
von Anthropologie und Theologie zeigen:  
In Ps 22,10–11 wird der Mensch in der Geburt 
von Gott wie von einer Hebamme in Emp-
fang genommen. Die Aufforderung zu uni-
versalem Gotteslob am Schluss des Psalms 
(Ps 22,30–32) gilt auch für die Toten, unter 
denen auch Fehlgeburten oder Totgeburten 
genannt werden. 

				                         



29

1	 Vgl. zum Folgenden Marianne Grohmann, »Du hast mich im Bauch meiner  

Mutter gewoben.« Unfruchtbarkeit, Geburt und Lebensanfang in der Hebräischen 

Bibel (ThSt.NF 21), Zürich 2025, 104–107. Die Übersetzungen der Bibeltexte aus 

dem Hebräischen stammen von der Autorin.

2	 Die Verse 27–32 werden oft als ergänzende Neuinterpretation von Ps 22 eingeord-

net: vgl. z. B. Hermann Spieckermann, Psalmen 1: Psalm 1–49 (ATD 14), Göttin-

gen 2023, 273.277.

3	 Vgl. zum Folgenden Marianne Grohmann, Fruchtbarkeit und Geburt in den  

Psalmen (FAT 53), Tübingen 2007, 259–269.

4	 Die Mehrdeutigkeit des hebräischen Textes ist in der Verschiedenheit der Über-

setzungen sichtbar. So zieht z. B. Michaela Bauks, Die Feinde des Psalmisten und 

die Freunde Ijobs. Untersuchungen zur Freund-Klage im Alten Testament am 

Beispiel von Ps 22 (SBS 203), Stuttgart 2004, 15.19–20.151–152, V. 30c und 31a 

zusammen und übersetzt: »Und (wenn) ihre Seele nicht (mehr) am Leben bleibt, 

wird die Nachkommenschaft ihm dienen.«

5	 Vgl. z. B. Spieckermann, Psalmen 1: Psalm 1–49, 269: »Er hat ihre Seele nicht am 

Leben erhalten« (vgl. ähnlich Beat Weber, Werkbuch Psalmen 1. Die Psalmen 1 bis 

72, Stuttgart et al. 2001, 121).

6	 Vgl. Bernd Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der  

Psalmen, Neukirchen-Vluyn 22006, 353: »die Lebenskräftigen […], die in vollem 

Lebenssaft stehen.«

7	 Vgl. Hans Walter Wolff, Anthropologie des Alten Testaments, Gütersloh 72002, 

166–170, zu Stufen des Sterbens.

8	 Auch die Erschaffung des Menschen wird in einem solchen schrittweisen Prozess 

dargestellt: Gen 2,7.

9	 Vgl. Janowski, Konfliktgespräche, 253. 

10	 Vgl. z. B. Janowski, Konfliktgespräche, 337.

 					        	                         
Dr. Marianne Grohmann
ist Professorin für Altes Testament an der Evangelisch-Theo­
logischen Fakultät der Universität Wien. Ihre Forschungs­
schwerpunkte sind Psalmen und Klagelieder, Metaphern­
theorien und Intertextualitätskonzepte, Anthropologie und 
Genderforschung in der Hebräischen Bibel sowie Fragen der 
Schriftautorität im jüdisch-christlichen Gespräch.
E-Mail: marianne.grohmann@univie.ac.at

				                				                   



30BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

C
H

R
IS

T
IN

E
 A

B
A

R
T

 
P

S
A

L
M

E
N

 S
IN

G
E

N
 N

A
C

H
 D

E
R

 E
IN

H
E

IT
S

Ü
B

E
R

S
E

T
Z

U
N

G
 2

0
16

Psalmen sind poetische Texte und verlangen nach einem entsprechenden stimm-
lichen Ausdruck. Wir wissen nicht, wie das Volk Israel die Psalmen gesungen hat. 
Vielleicht waren seine Lieder den heutigen Koranrezitationen nicht unähnlich. 
Dabei geht es darum, die Worte in rechter Weise zu betonen und zu deuten. Auch 
der ins 4. Jh. zurückreichende Gregorianische Choral blieb diesem Prinzip stets 
treu, auch er ist mehr Deklamation als Gesang.
Das II. Vatikanum legte allen Gläubigen das Stundengebet ans Herz und plädierte 
dafür, sich eine »reichere biblische Bildung anzueignen, zumal was die Psalmen 
betrifft«. Zugleich mag das regelmäßige Rezitieren selbst einen guten Zugang zu 
den Psalmen erschließen. Dazu ist es wichtig, den Text an sich zu verstehen, das 
heißt auch, ihn in der Landessprache zu singen.
Die Kirchengesangbücher bieten eine Reihe von Psalmen für den Gebrauch in 
unterschiedlichen liturgischen Feiern. Die aktuelle Fassung des Gesangbuchs der 
katholischen Kirche »Gotteslob« erschien 2013 und somit leider vor der revidierten 
Einheitsübersetzung. Wer die Psalmen in der neuesten Fassung der Einheitsüber-
setzung von 2016 singen will, muss sie daher mit Unterstreichungen für die 
gemeinsame Deklamation einrichten.
Einige (Teil-)Sammlungen eingerichteter Psalmen liegen inzwischen gedruckt 
oder online vor. Diözesanmusikdirektor i. R. Walter Hirt aus dem Bistum Rotten-
burg-Stuttgart hat die Antwortpsalmen der drei Lesejahre in der revidierten Ein-
heitsübersetzung in drei Bänden im Bonifatius-Verlag veröffentlicht. Eine Einrich-
tung des gesamten Psalters in allen neun Kirchentönen ist in Arbeit und wird online 
verfügbar sein.
Manche Psalmverse mögen in der Einheitsübersetzung 2016 noch ungewohnt 
klingen, singbar ist der Text allemal. Die einen Verse sind melodiöser, andere 
weniger. Das ist im hebräischen Text so, in der lateinischen Fassung und in jeder 
weiteren Übersetzung.
Auf jeden Fall gilt die Ermutigung, gemeinsam Psalmen zu singen und dadurch 
gemäß den Vätern (und Müttern) Israels das Vertrauen in Gott zu stärken und 
seine Rettung zu erfahren (vgl. Ps 22,5).

Christine Abart

Tipp: Walter Hirt, Antwortpsalmen und Rufe vor dem Evangelium – 
Lesejahr A, B und C, erschienen im Bonifatius Verlag in drei Bänden

				                   					                
Psalmen singen nach der Einheitsübersetzung 2016
				                   					                



I	 Texte über das Unsagbare. Bibel als Traumaliteratur lesen
II	 Die Stadt. Geschichte – Symbolik – Lebensraum
III	 Judit abseits der Klischees
IV	 Synodale Kirche – Der Weg in die Zukunft

Hauptbeiträge
Bär, Martina, Anders Kirche sein.  

Die pastorale Herausforderung in 
den Megacities Lateinamerikas  97

Bieberstein, Sabine, »Grüßt die 
Gemeinde in ihrem Haus!« (Röm 
16,5) Was die Grußliste des Römer-
briefs über die ersten Gemeinden  
in Rom verrät  212

Birnbaum, Elisabeth, Judit – welche 
Judit? Eine Einführung  126

Brum Teixeira, Lucas, Die jüdische 
Judit. Die Wiederentdeckung, 
Rezeption und Überarbeitung  
von Judit im Mittelalter  162

Bunzel, Marlen, Wie funktioniert  
die Juditerzählung? Aspekte über 
die faszinierende Erzählweise des 
Juditbuches  135

Ebner, Martin, Die Ekklesia der ersten 
Christen im Haus: Ein Gegenent-
wurf  85

Eisele, Luisa, Aus synodaler Praxis  
lernen. Das Forschungsprojekt 
»Making synodality work«  231

Fander, Monika, Doppelt traumatisiert 
– Das Markusevangelium als Trau-
maliteratur  43

Fischer, Irmtraud, Abschied vom  
Märchenbuch: Jona als Trauma
literatur gelesen  31

Fischer, Irmtraud, Die Bibel mit  
Trauma-Hermeneutik lesen  2

Hornung, Christian, Synoden und In
stitutionalisierung. Zur Geschichte 
antiker Bischofsversammlun-
gen  223

Maier, Christl M., Jerusalems Klage  
als Traumaerinnerung  7

Maier, Christl M., Tochter Zion,  
Mutter Zion. Jerusalem als Stadt  
und Frau  70

Móricz, Nikolett, Kollektive Traumata 
und »memoria passionis« in Ps 137  12

Poser, Ruth, Das Buch Ezechiel.  
Ein sprachloser Prophet erzählt  
von unsäglicher Kriegsgewalt  21

Pyschny, Katharina, Geteilte Verant-
wortung: Kollektive und partizipa-
tive Führungsvorstellungen im 
Alten Testament  196

Rüggemeier, Jan/Mührenberg, Lara, 
EKKLESIAE und UR:BAN  93

Sals, Ulrike, Feder gegen Schwerter – 
Babylon als materiale und theo
logische Größe  78

Bibel und Kirche 
Jahrgang 80 (2025)
				                   					                

I

Tipp: Walter Hirt, Antwortpsalmen und Rufe vor dem Evangelium – 
Lesejahr A, B und C, erschienen im Bonifatius Verlag in drei Bänden



BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

B
IB

E
L

 U
N

D
 K

IR
C

H
E

 J
A

H
R

G
A

N
G

 8
0

 (
2

0
2

5
)

Schleenstein, Dorothé, Ijobs Leiden  
als Weg aus dem Trauma  38

Schmitz, Barbara, Judit als Tyrannen-
töterin  143

Schreiber, Stefan, Wer entscheidet – 
Petrusamt oder Gemeinde?  204

Söding, Thomas, Der Aufbruch der 
katholischen Kirche. Die Welt
synode im Licht der Bibel  190

Steiof, Dorothee, St. Maria als …  
Ein Kirchenraum öffnet sich  106

Theobald, Michael, »Suchet der Stadt 
Bestes!« (Jer 29,7) Neutestamentli-
che Perspektiven einer Theologie 
der Stadt  62

Winkler, Mathias, Eine Frau nach 
Männergeschmack?  152

Wischnowsky, Marc/Veit-Engelmann, 
Michaela, Apokryph und doch 
nützlich zu lesen – Luthers Vorrede 
zum Buch Judit  170

Zwischenruf
Brockmöller, Katrin, Es geht nicht  

weiter ohne Mirjam!  222
Heyder, Regina, Als Synodale Kirche 

gemeinsam weitergehen  48
Jochim-Buhl, Berenike, Mach’s wie 

Judit: Dress to impress  160
Kretschmann, Wilfried, Wem bin  

ich Nächster?  110
Rull, Nathalie Maria, Ein Obelisk 

bewegt die Stadt  104
Sals, Ulrike, Die Bibel will keine ein

samen Entscheidungsträger!  238

Besprochene Bücher
Bedenbender, Andreas, Der geschei-

terte Messias (Reuter)  54
Bedenbender, Andreas, Frohe  

Botschaft am Abgrund. Das 
Markusevangelium und der  
Jüdische Krieg (Tóth)  52

Buschmann, Annette/Stahl, Andreas, 
Unsagbare Worte – Trauma,  
Poesie und die Suche nach Gott 
(Reuter)  51

Ebenbauer, Peter (Hg.), Synodalität. 
Beiträge zur gemeinschaftlichen 
und partizipativen Gestalt der  
Kirche (Blum)  244

Ebner, Martin, Die Stadt als Lebens-
raum der ersten Christen. Das 
Urchristentum in seiner Umwelt I 
(Stowasser)  114

Ebner, Martin, Mitreden, mitentschei-
den, mitgestalten. Wie sich früh-
christliche Gemeinden organisier-
ten und was wir daraus lernen 
können (Blum)  240

Edelmann, Diana V./Zvi, Ehud Ben 
(Hg.), Memory and the City in 
Ancient Israel (Sals)  117

Heek, Andreas/Jax, Aurica/Müllner, 
Ilse/Reese-Schnitker, Annegret 
(Hg.), Zur Sprache bringen.  
Biblische Texte und sexualisierte 
Gewalt in Pastoral und Schule 
(Theuer)  50

Maier, Christl M., Daughter Zion, 
Mother Zion. Gender, Space and the 
Sacred in Ancient Israel (Sals)  116

II



Móricz, Nikolett, Wie die Verwunde-
ten – derer du nicht mehr gedenkst. 
Zur Phänomenologie des Traumas 
in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 
(Sals)  50

Ottiger, Nicola/Ritter, André (Hg.), 
Synodale Kirchen(n) und kirchliche 
Synodalität. Ökumenisch-theo
logische Perspektiven (Blum)  242

Rahner, Karl, Strukturwandel der  
Kirche als Aufgabe und Chance. 
Neuausgabe mit einer Einführung 
von Michael Seebald (Eltrop)  246

Rakel, Claudia, Das Buch Judit. Über 
eine Schönheit, die nicht ist, was 
sie zu sein vorgibt (Weeber)  181

Schmitz, Barbara/Engel, Helmut, 
Judit (Weeber)  180

Söding, Thomas, Wohin will die 
katholische Kirche? Die Weltsyn-
ode und Papst Leo XIV. (Blum)  245

Vellguth, Klaus (Hg.), Urbanisierung. 
Gott in der Stadt entdecken  
(Stowasser)  115

Voggler, Ewald/Lederhilger, Severin J./
Fuchs, Michael (Hg.), Leiten durch 
Reflexion. Festschrift für Bischof 
Manfred Scheuer (Eltrop)  246

Wischnowsky, Marc/Veit-Engel-
mann, Michaela, Judit. Mit Kopf, 
Herz und Hand (Weeber)  179

III

Der Katholikentag 2026 findet  
vom 13.–17. Mai in Würzburg statt. 
Das Bibelwerk wird wieder mit vielen 
Veranstaltungen und mit einem Zelt 
auf der Kirchenmeile vertreten sein. 
Für das Zelt können wir noch helfende 
Hände brauchen, die uns bei der Vor-
stellung des Bibelwerks unterstützen. 
Wir freuen uns über jede Hilfe!

Bei Interesse oder Fragen wenden  
Sie sich gerne an Alexander Kaiser: 
a.kaiser@bibelwerk.de

Helfer für den Katholikentag 
2026 gesucht



BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

A
N

Z
E

IG
E

IV

Werden Sie Mitglied!
Sie lesen gerade »Bibel und Kirche«, eine der beiden Mitgliedszeitschriften    
der Bibelwerke in Deutschland, Österreich und der Schweiz. Unser Wunsch    
und Auftrag ist es, Menschen auf vielfältigste Art und Weise Zugänge zur Bibel 
zu eröffnen. In unseren Netzwerken engagieren sich viele Menschen, die        
dieses Buch inspiriert – katholische und evangelische, aber auch Menschen 
ohne Konfession und kirchliche Bindung. Unsere Arbeit wird beraten von 
Expert:innen aus Forschung und Praxis. So entwickeln wir ständig, stets auf 
der Höhe des aktuellen Forschungsstandes und der Anforderungen heutiger 
Gemeinde- und Lebenswirklichkeit, unsere Angebote weiter.

Wir laden Sie ein
Werden Sie Mitglied und entdecken Sie die faszinierende Welt der Bibel!
Als Mitglied erhalten Sie Anregungen zum Lesen, Verstehen und Meditieren 
der Bibel und methodische Tipps für die Arbeit in Gruppen.
Mit unseren Zeitschriften bilden Sie sich ständig fort. Sie lernen neueste        
Forschungsergebnisse zur Bibel und ihrer Umwelt kennen. Unsere Autorin-
nen und Autoren schreiben verständlich und doch auf einem hohen Niveau.
Sie sind Teil einer Gemeinschaft, die eine biblische Spiritualität pflegt und 
mündig Bibel liest.

Unsere Angebote
– 	 Unsere Mitgliedszeitschriften »Bibel heute« und »Bibel und Kirche«
– 	 Lectio Divina: Bibel lesen mit Herz und Verstand
– 	 Evangelium in Leichter Sprache
– 	 Das Magazin »Welt und Umwelt der Bibel« und vieles mehr: 
	 www.bibelwerk.de/verein, www.bibelwerk.ch, www.bibelwerk.at



31

Klagen nehmen in der Hebräischen Bibel und im Neuen Testament 
eine zentrale Stellung ein. Bemerkenswert sind ihre vielen Dimen
sionen: Die Klage kann sich an Gott richten (Gottklage), gegen andere 
(Feindklage) und auf das klagende Ich selbst beziehen (Ich- bzw.   
Wir-Klage). Das spiegelt ein anthropologisches und theologisches 
Grundverständnis wider, das den Menschen nicht isoliert, sondern 
relational wahrnimmt: Menschliches Leben ist eingebunden in ein 
Beziehungsnetz, das die Beziehung zu sich selbst (auch in leib-
lich-körperlicher Dimension), zur Sozialwelt und zur religiösen bzw. 
kultischen Gemeinschaft umfasst. Reißt dieses Netz an einer Stelle, 
ist stets das gesamte Gefüge betroffen.1

Psalm 22 verdichtet die mehrdimensionale Klagestruktur und eröff-
net Einblick in eine existenzielle Grenzerfahrung, in der der umge-
bende Sozialraum und die persönliche Situation des betenden Ichs in 
Spannung zur göttlichen Zusage geraten (V. 4–6; 10–11). Die Gott-

nikolett móricz

Das Leid annehmen 
und ihm widerstehen
Eine traumasensible Lektüre 
von Psalm 22
				                  					               
Wenn ein Trauma sprachlich verarbeitet wird, 
geschieht dies häufig im Gewand der Klage – eine der 
ältesten poetischen Ausdrucksweisen der Weltlitera-
tur. Die Klage versucht, dem Unaussprechlichen 
Sprache zu verleihen – und setzt ein empathisches 
Gegenüber voraus.
				                  					              



32BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

N
IK

O
L

E
T

T
 M

Ó
R

IC
Z

 
D

A
S

 L
E

ID
 A

N
N

E
H

M
E

N
 U

N
D

 I
H

M
 W

ID
E

R
S

T
E

H
E

N klage (V. 2) dient dabei als sprachliche Strategie, um die erfahrene 
Widersprüchlichkeit des Gottesbildes auszuhalten, ohne sie vor-
schnell aufzulösen. 
Die exegetische Auseinandersetzung mit den Psalmen beschreibt 
traumatische Erfahrungen als Störungen des Selbst-, Menschen- und 
Gottesverhältnisses, die entlang der Dimensionen von Beziehung (1), 
Leiblichkeit (2), Sprache (3) sowie Zeit- und Geschichtlichkeit (4)     
zur Sprache kommen. Diese Horizonte sind untrennbar miteinander 
verschränkt, wie die folgende traumasensible Analyse von Psalm 22 
exemplarisch verdeutlicht. 

Im Netz der Klagen – im Dialog bleiben
Psalm 22 verschränkt in drei Sprechbewegungen (V. 2–12; V. 13–22;      
V. 23–32) Klage, Bitte und Vertrauensbekundungen aus unterschied-
lichen Perspektiven miteinander. Dieser Gebetsweg setzt eine Dyna-
mik in Gang, die sowohl die erlittene Gewalterfahrung als auch das 
Gottesverhältnis verändert.
Der eröffnende Klageruf »Mein Gott, mein Gott, wozu hast du mich 
verlassen? Fern bist du von meiner Rettung – den Worten meines 
Schreiens« (V. 2) vertröstet nicht und beschönigt nichts. Zugleich 
bringt er die Hoffnung auf Veränderung zum Ausdruck.2 Er gründet 
im Vertrauen darauf, dass Gott trotz erfahrener Abwesenheit 
ansprechbar bleibt. Die zweifache Anrede Gottes verweist auf die 
existenzielle Beziehung gerade in der Erfahrung äußerster Verlassen-
heit. Klage erweist sich hier als die Möglichkeit, an Gott festzuhalten 
– oder überhaupt in der Gottesbeziehung zu bleiben.
Seine existenzielle Wirkkraft erhält dieser Klageruf durch die lāmāh- 
Frage, die mit »wozu?« zu übersetzen ist. Sie zielt nicht auf einen 
Grund, eine kausale Erklärung (»warum?«), sondern fragt nach 
Sinn und Ausrichtung des Geschehens. In ihr verdichtet sich die 
Spannung zwischen Vertrauen und Verzweiflung, zwischen dem 
Festhalten an Gott und der Erfahrung seiner Abwesenheit. Die 
Klage bewegt sich damit im eschatologischen Spannungsfeld von 
Noch-Nicht und Doch-Schon der göttlichen Heilsverheißung. 
Indem dieses Verheißungspotenzial eingeklagt wird, wird die 
Beziehung zu Gott offen gehalten – auch dort, wo Antwort und 
Sinn verborgen bleiben. Im »Wozu?« liegt ein wesentlicher Schritt 



33

heraus aus der Isolation, wie sie traumatische Erfahrungen mit sich 
bringen.3

Im Hintergrund der Frage stehen individuelle (V. 4–6) und kollektive 
(V. 10–12) Vertrauensbekundungen, die sich am geschichtsmächtigen 
und schöpferischen Handeln Gottes orientieren. Sie eröffnen aber 
einen Resonanzraum, der der trostlosen Gegenwart nicht das letzte 
Wort lässt. Der Gebetsweg verläuft von der Erfahrung des Nicht-Ant-
wortens Gottes (V. 3) hin zur Antwort Gottes (V. 22), ohne dass diese 
Bewegung als lineare Auflösung zu verstehen wäre. Durch seine Aus-
richtung auf Beziehungen löst das Gebet die starke Fixierung auf das 
eigene Leid. Es durchbricht das In-sich-selbst-Verkrümmtsein (homo 
incurvatus in se), wie es von Augustinus, Thomas von Aquin und 
Martin Luther beschrieben wurde, und führt den Menschen aus dem 
Kreisen um sich selbst heraus. Zugleich werden die Mitmenschen 
angesprochen, den leidenden Menschen als Teil der Gemeinschaft 
wahrzunehmen und ihn einzubeziehen. Auf diese Weise können 
Betende ihre Ohnmachtserfahrungen angesichts des Unverständli-
chen und Unverfügbaren in Worte fassen, durchbuchstabieren und 
so möglicherweise Wege aus der Isolation finden.
Der Mittelteil (V. 13–22) entfaltet mit bildgewaltigen Metaphern von 
Löwen, Wildstieren und Hunden die Bedrohung durch nicht näher 
beschriebene Widersacher. Die Sprache lässt Raum für verschiedene 
Gewalterfahrungen und legt das Geschehen nicht bis ins Detail fest. 
Die Leerstellen des Textes eröffnen einen weiten Interpretationshori-
zont und bieten Identifikationsflächen für heutige Leser:innen.

Auf den Leib geschrieben
In der Psychotraumatologie gilt als gut belegt, dass Traumata vor 
allem leiblich erfahren werden und – je nach kulturellem Kontext –     
in leiblichen Sprachbildern Ausdruck finden. Entsprechend beschrei-
ben die Psalmen traumatische Erfahrungen mithilfe leiblicher        
Metaphern. Gedanken, Emotionen und Handlungen der Betenden 
reagieren auf leibliche Impulse und treten in einen inneren Dialog mit 
den eigenen körperlichen Bedürfnissen.4

Psalm 22,15f. entfaltet diese leibliche Dimension besonders eindrück-
lich: 



34BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

N
IK

O
L

E
T

T
 M

Ó
R

IC
Z

 
D

A
S

 L
E

ID
 A

N
N

E
H

M
E

N
 U

N
D

 I
H

M
 W

ID
E

R
S

T
E

H
E

N »Wie Wasser bin ich hingegossen, 
und getrennt haben sich all meine Knochen; 
mein Herz ist wie Wachs geworden, 
zerflossen inmitten meiner Eingeweide. 
Trocken wie eine Scherbe wurde meine Kraft,  
und meine Zunge klebt an meinem Gaumen.« 

Die Bilder des ausgegossenen Wassers und des zerfließenden Wach-
ses greifen die Vorstellung des menschlichen Körpers als Behältnis 
auf. Während das aktive Ausschütten des Inneren vor Gott in den 
Psalmen positiv gesehen wird (z. B. Ps 42,5; 62,9), verweist das pas-
sive Ausgegossen-Werden auf eine lebensbedrohliche Erfahrung von 
Kontrollverlust und Gefährdung.
Die Bilder des Überflutet- und Weggeschwemmt-Werdens bringt die 
Gewalt einer existenziellen Bedrohung zum Ausdruck. Besonders 
das Bild des »zerfließenden Herzens« verweist auf einen komplexen 
Zusammenhang: Das Herz fungiert im hebräischen Menschenbild als 
Sammelbegriff für emotional-kognitive Funktionen, die aus heutiger 
Perspektive mit dem Nervensystem verbunden sind. Wird dieses 
Zentrum der Wahrnehmung, Orientierung und inneren Steuerung 
erschüttert, erfasst die Erschütterung den ganzen Leib- und Sozial-
raum (vgl. Ps 55,5; Jer 4,19). Der Ausdruck »zerfließen« bezeichnet im 
Kontext des Herzens nicht einen isolierten Affekt, sondern Zustände 
existenzieller Destabilisierung: Angst, Mutlosigkeit, Verzagtheit und 
inneres Zusammenbrechen (vgl. Dtn 20,8; Jos 2,11; Jes 13,7; Ez 21,12). 
Das Bild bringt damit eine Erfahrung zum Ausdruck, in der die innere 
Halt gebende Mitte des Menschen verloren geht und dies leiblich, 
emotional und sozial erfahren wird. Ähnlich verweist die »am Gau-
men klebende Zunge« nicht nur auf Durst, sondern auch auf Ver-
stummen. Sie berührt das Todesmotiv, da der Tod als Ort des Schwei-
gens gedacht wird.
In diesem Horizont lassen sich die Bilder des körperlichen Zerfalls, 
der Austrocknung und des Verstummens als leiblicher Ausdruck 
traumatischer Erfahrung lesen. Dabei ist der Psalm als Gebet eines 
literarischen Ichs gestaltet, dessen Geschlecht offenbleibt und damit 
weite Identifikationsräume eröffnet. Die leibliche Verletzung geht 
mit sozialer Herabwürdigung einher: Das betende Ich erfährt Spott 
und Beschämung (V. 7–8) und nimmt sich selbst nur noch als »Wurm 



35

und nicht als Mensch« wahr. Die Feinde, die seine Kleider unter sich 
verteilen, verletzen physisch und symbolisch die Körpergrenzen des 
betenden Ich. Entblößung bedeutet den Verlust von Identität, Würde 
und sozialer Anerkennung – sie kommt einem sozialen Tod gleich.

Zwischen Verstummen und Aussprechen
Die Sprache der Klage ist geprägt von der Spannung zwischen Ver-
stummen und Aussprechen. Das klagende Ich lehnt sich gegen die 
Mauer des Schweigens auf und versucht, sie sprachlich zu durch
brechen. Diese Wechselseitigkeit von Redeabbruch und erneutem 
Sprechen findet sich nicht nur in Psalm 22 (V. 2–3.16), sondern in         
vielen Psalmen (z. B. Ps 38,12–16; 39,3–4.10; 88,2–3.10.14).
Schweigen ist dabei kein bloßes Fehlen von Sprache, sondern ver-
weist auf die Unsagbarkeit bestimmter Erfahrungen. Zugleich kann 
das Schweigen eine Schutzfunktion übernehmen, indem es Abstand 
schafft zu überwältigenden Erlebnissen. Egal ob individuelle oder 
kollektive Traumata im Fokus stehen, es geht um das Ringen mit dem 
Unaussprechlichen und um den mühsamen Weg aus der Sprachlosig-
keit.
Traumatische Erfahrungen entziehen sich häufig der Versprachli-
chung. Sie sind Ereignisse maximaler Überforderung – auch in sprach-
licher Hinsicht. Erinnerungen werden fragmentiert, zeitlos oder von 
überwältigenden Emotionen beziehungsweise von innerer Taubheit 
begleitet erlebt. Narrative Zusammenhänge und emotionale Wahr-
nehmungen können auseinanderfallen und sich der bewussten Erin-
nerung entziehen. In diesem Horizont ist das erneute Sprechen kein 
bloßer Ausdruck, sondern bereits ein wesentlicher Schritt der Verar-
beitung.
Die Wiedergewinnung von Sprache ermöglicht Ordnung, Distanzie-
rung und Teilhabe. Das Trauma verliert seinen isolierenden Charakter 
und kann allmählich in die eigene Lebensgeschichte eingeordnet wer-
den. Diese Bewegung findet im anschließenden Danklied (V. 23–27) 
ihren Ausdruck: Das betende Ich will in der Gemeinschaft von seiner 
Leidens- und Vertrauenserfahrung erzählen und sie öffentlich 
machen. Das Zeugnis wirkt als Form sozialer Rehabilitation und 
eröffnet der Gemeinschaft Anteil an der erfahrenen heilvollen 
Zuwendung Gottes. Im Bild des gemeinsamen Mahls wird schließlich 



36BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

N
IK

O
L

E
T

T
 M

Ó
R

IC
Z

 
D

A
S

 L
E

ID
 A

N
N

E
H

M
E

N
 U

N
D

 I
H

M
 W

ID
E

R
S

T
E

H
E

N eine erfahrbare Teilhabe an der Lebensfülle Gottes angedeutet.5 Dabei 
ist zu beachten, dass die literarisch verdichteten Wendepunkte der 
Psalmen reale Vorgänge widerspiegeln, die sich in der Lebenswirk-
lichkeit oft über lange Zeiträume hinweg vollziehen.

Zeit aus den Fugen – Jenseits des Traumas 
In Psalm 22 bringt das betende Ich seine Lebensgeschichte vor Gott 
ein, eingebettet in die Heilsgeschichte des Gottesvolkes. Die Zeit des 
Gebets ist eine Zeit außerhalb des Alltags und unterbricht gewohnte 
Zeitlogiken. In diesem besonderen Zeitrahmen entfaltet die poeti-
sche Struktur des Psalms eine Rück- und Vorausbewegung, die das 
Leiden zumindest teilweise zu entlasten vermag.6

Der Psalm erinnert an vergangene Zeiten (V. 4–6) und verweist damit 
auf eine Zeit jenseits des Traumas. Die erinnerte Zeit hebt das gegen-
wärtige Leiden nicht auf, eröffnet jedoch einen Horizont, in dem das 
Trauma nicht die gesamte Lebensgeschichte bestimmt. So eröffnet 
das Erinnern die Perspektive auf eine veränderte Zukunft und lässt 
die eigene Lebenszeit wieder als Prozess mit offenem Ausgang 
erscheinen. Mit V. 23–32 erweitert sich der Zeithorizont über das 
individuelle Erleben hinaus: Das betende Ich ordnet sich in Gottes 
Geschichte mit seinem Volk ein. 
Im Vertrauen auf Gott entwirft Psalm 22 einen Gegenraum zu den 
traumatischen Sprachbildern.7 Besonders das Bild der Natalität/

Geburtlichkeit8 gewinnt in traumasen-
sibler Perspektive Gewicht. Die Erinne-
rung an das eigene Geborensein kann als 
»innerer sicherer Ort« verstanden wer-
den, der eine grundlegende Vertrauens-
basis eröffnet. Wie mit jeder Geburt       
ein Anfang gesetzt ist, so bleibt auch im 
weiteren Leben die Möglichkeit des 
Neu-Anfangen-Könnens erhalten – bei 
aller Unverfügbarkeit und Verletzbarkeit, 
die jedem Anfang innewohnt.
Im Erzählfluss des Psalms erschließt   
sich so ein Resilienzpotenzial: Zeit bleibt 
fragmentiert, wird jedoch wieder be

					   
Zusammenfassung
Psalm 22 erschließt exemplarisch, wie trau-
matische Erfahrungen im biblischen Klagege-
bet zur Sprache kommen. Sie zeigen sich in 
vier miteinander verschränkten Dimensio-
nen: Beziehung, Leiblichkeit, Sprache sowie 
Zeit- und Geschichtlichkeit. Entsprechend 
entfaltet die Analyse von Psalm 22 diese Hori-
zonte in vier Perspektiven: im Netz der Kla-
gen als Beziehungsgefüge, in der bildhaften 
Körpersprache des Leidens, im Spannungs-
feld von Verstummen und Aussprechen 
sowie in der Erfahrung einer aus den Fugen 
geratenen Zeit, die zugleich einen Horizont 
jenseits des Traumas eröffnet.

				                         



37

wohnbar. Die Erinnerung an den eigenen Anfang ermöglicht es, inne-
rer Isolation und radikaler Verlassenheit zumindest ansatzweise zu 
entkommen.

Fazit
Wenn die eigenen Worte fehlen, können kollektive religiöse 
Gebrauchstexte wie Psalm 22 dabei helfen, existenzielle Erfahrungen 
aus einer gewissen Distanz neu zu betrachten und in symbolischer 
Form zur Sprache zu bringen. Der Psalm eröffnet einen Raum, in dem 
Klage, Trauer und Zweifel nicht überwunden, sondern ausgehalten 
werden. Gerade dadurch wird er für Menschen mit traumatischen 
Erfahrungen zu einem Identifikationsangebot. Die für die hebräische 
Gebetslyrik charakteristische leibliche Denkweise, die moderne Auf-
spaltungen von Leib, Geist und Seele unterläuft, eröffnet einen pro-
duktiven Raum, um die vielfältigen leiblichen Ausdrucksformen 
traumatischer Erfahrung zur Sprache zu bringen.
Psalm 22 erinnert Lesende und Hörende daran, dass Menschen bereits 
in biblischen Zeiten sprachlich-religiöse Ausdrucksformen gefunden 
haben, um erlittenes Leid vor Gott zu bringen. Die bildreichen Meta-
phern lassen Raum und schreiben das Geschehen nicht fest. So erlau-
ben sie es, eigene Erfahrungen wiederzufinden, ohne sie preisgeben 
zu müssen. Zugleich fördert Psalm 22 Empathie und Mitgefühl, indem 
er die Perspektive des klagenden Ichs nachvollziehbar macht und die 
Gemeinschaft in das Leiden hineinzieht. Durch seine kraftvollen 
Sprachbilder eröffnet er spirituelle Imaginationsräume im Hier und 
Jetzt, die den traumatischen Erinnerungen einen Gegenraum entge-
gensetzen können. Dass Psalm 22 über Jahrhunderte hinweg immer 
wieder neu gebetet, gedeutet und angeeignet wurde, bestätigt seine 
besondere Eignung als Gebet in Situationen existenzieller Verletzung.

1	 Vgl. Frank Crüsemann, Der Gewalt nicht glauben – Hiobbuch und Klagepsalmen 

– zwei Modelle theologischer Verarbeitung traumatischer Gewalterfahrungen,  

in: Ders. u.a. (Hg.), Dem Tod nicht glauben. Sozialgeschichte der Bibel (FS L. 

Schottroff), Gütersloh 2004, 269–293.

2	 Vgl. Nikolett Móricz, Wie die Verwundeten – derer du nicht mehr gedenkst. Zur 

Phänomenologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 (FRLANT 282), 

Göttingen 2021, 227; die Übersetzung von Ps 22 ist von der Autorin und bewusst 

sehr nah am hebräischen Text.



38BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

N
IK

O
L

E
T

T
 M

Ó
R

IC
Z

 
D

A
S

 L
E

ID
 A

N
N

E
H

M
E

N
 U

N
D

 I
H

M
 W

ID
E

R
S

T
E

H
E

N 3	 Bernd Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, 

Neukirchen-Vluyn 32009, 347–375.

4	 Dörte Bester, Körperbilder in den Psalmen. Studien zu Psalm 22 und verwandten 

Texten. Tübingen 2007.

5	 Hannes Fricke, Das hört nicht auf. Trauma, Literatur und Empathie, Göttingen 

2004. 

6	 Anja Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiob-

buch. Tübingen 2024, 379.

7	 Luise Reddemann, Psychodynamisch Imaginative Traumatherapie. Ein Mitge-

fühls- und Ressourcen-orientierter Ansatz in der Psychotraumatologie. Stuttgart: 

Klett-Cotta, 32024; Heike Springhart, Gespürte Wunden, vergängliches Leid, 

verjagte Angst vor den Ängsten. Aspekte einer Theologie der Vulnerabilität als 

Beitrag zu einer traumasensiblen Theologie, in: Dorothea Erbele-Küster/Nikolett 

Móricz/Manfred Oeming (Hg.) »Gewaltig wie das Meer ist dein Zusammen-

bruch« (Klgl 2,13). Theologische, psychologische und literarische Zugänge der 

Traumaforschung. Tübingen 309–331.

8	 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 41985, 167.

 					        	                         
Dr. Nikolett Móricz
ist Dipl. Psychologin, Privatdozentin für Praktische  
Theologie an der Theologischen Fakultät der Universität 
Bern und Pfarrerin in der Evangelisch-reformierten  
Kirchgemeinde Zürich. Forschungsschwerpunkte:  
Trauma Studies, Empathieforschung, Hermeneutik  
und Religionspsychologie.
E-Mail: nikolett.moricz@faculty.unibe.ch 

				                				                   

©
 M

er
ie

l L
an

nu
tt

i



39

Im Umgang mit Krisen hat der Begriff »Resilienz« in den letzten Jah-
ren eine rasante und interdisziplinär breit gefächerte Karriere gemacht. 
Er hat angesichts der Coronapandemie und ihren Herausforderungen 
sowie angesichts der Kriege in der Ukraine und im Nahen Osten noch 
einmal an Popularität gewonnen. Der Beitrag knüpft an diesen          
breiten interdisziplinären Resilienzdiskurs an. Dabei verstehe ich im 
Folgenden Resilienz nicht als Eigenschaft, sondern als Phänomen, 
das sich erst im Krisenprozess zeigt und erst aus dem Krisenprozess 
und seinen Bewältigungsstrategien beschrieben werden kann.2

Die Klagegebete in der Hebräischen Bibel zeigen als literarisch-poeti-
sche Texte Krisenerfahrungen von Menschen. Als solche reflektieren 
sie Ohnmacht und Konflikte und ihre Bewältigung und können dazu 
beitragen, dass die Lesenden in ihren Notsituationen wieder neu 
sprachfähig werden. Insofern handelt es sich bei ihnen um einen Akt 
der Befähigung, die eigenen Krisenerfahrungen zur Sprache zu brin-
gen und auf diese Weise eine erste reflexive Distanz zu ihnen zu 
erlangen. Die Klagegebete bieten eine Sprachform, in der die mit den 
Anfechtungen verbundenen Erfahrungen und Emotionen ebenso 
abrufbar sind wie die produktive Auseinandersetzung mit ihnen. In 

judith gärtner

Klagen lernen, Hoffnung  
finden – Resilienz entdecken 
mit Psalm 221

				                  					               
Die totale Einsamkeit und sogar die Feindschaft von 
Gott und den Menschen, das Gefühl, eine Totgeburt 
zu sein – trotzdem kann all das durch den Verlauf des 
Psalms in das Erlernen von Widerstandsfähigkeit 
münden …
				                  					              



40BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

JU
D

IT
H

 G
Ä

R
T

N
E

R
 

K
L

A
G

E
N

 L
E

R
N

E
N

, 
H

O
F

F
N

U
N

G
 F

IN
D

E
N

 –
 R

E
S

IL
IE

N
Z

 E
N

T
D

E
C

K
E

N
 M

IT
 P

S
A

L
M

 2
2 diesem Sinn können die Klagepsalmen in der Krise Resilienzfähigkeit 

der lesenden und betenden Menschen erzeugen.
Ein geeignetes Beispiel hierfür stellt das Klagegebet in Psalm 22 dar, in 
dem die Spannung von Not und Konflikten und ihrer Bewältigung in 
verdichteter Form zum Ausdruck kommt. 

Ps 22,1–27 als Klagegebet
Das Klagegebet in Ps 22 zeichnet sich dadurch aus, dass es in drei 
Sprechakten (V. 2–12; V. 13–22; V. 23–32) die Verschränkung von Klage, 
Bitte und Vertrauensaussagen in unterschiedlicher Fokussierung 
durchspielt.3 

»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?« – 
1. Sprechakt (V. 2–12)
Im ersten Sprechakt wechseln Klage in V. 2–3 und V. 7–9 und Vertrau-
ensaussagen in V. 4–6 und V. 10–12 einander ab. Die soziale Ausgren-
zung macht es dem Psalmen-Ich unmöglich, sich selbst als Menschen 
wahrzunehmen: »Ich aber – ein Wurm und kein Mensch, ein 
Abschaum von Menschen und verachtet vom Volk.« (V. 7).4 Dem ste-
hen zwei Vertrauensäußerungen gegenüber, die den Blick auf die 
eigene Geburt und die Verortung in der Gemeinschaft benennen: »Ja, 
du zogst mich heraus aus dem Mutterleib …« (V. 10)5; »sie [die Väter, 
jg] vertrauten und du hast sie entkommen lassen« (V. 5). Dadurch 
werden die in der Klage formulierten Gefühle der Gottverlassenheit 
(V. 2) sowie die existenzielle Abhängigkeit der betenden Person von 
ihrem persönlichen Gott seit Beginn des eigenen Lebens in aller 
Ambivalenz offen gehalten. Erst auf dieser Basis kann das betende Ich 
am Ende des ersten Sprechakts seine erste Bitte (V. 12) formulieren: 
das Aufheben der Gottesferne, die tiefste Ursache der Not. Vor dem 
Hintergrund der in V. 7–9 geschilderten Bedrängnis gibt es keinen 
Helfer außer Gott selbst.

»Du hast mir geantwortet« – 2. Sprechakt (V. 13–22) 
Im zweiten Sprechakt werden nun die Feind- und Ich-Klagen in drei 
Durchgängen ausführlich entfaltet (V. 13f.15f.17–19). Wiederum 
zeichnen sich die Schilderungen der Not dadurch aus, dass in ihnen 
die Sozialsphäre und die Leibsphäre des betenden Ichs miteinander 



41

verschränkt werden.6 Diese Verschränkung wird nirgendwo so deut-
lich, wie durch den Raub und das Aufteilen der Kleider in V. 19. Da die 
Kleider als »zweite öffentliche Haut« des Menschen seine Gesell-
schaftsfähigkeit verbürgen,7 stehen sie sinnbildlich für die soziale 
Gewalt, der das betende Ich ausgeliefert ist und die es körperlich erlei-
det. Als tiefsten Grund seiner Not beklagt das betende Ich die Gottes-
ferne, indem es in V. 16 Gott direkt anklagt: »Du legst mich zum Staub 
des Todes«. Damit wird Gott selbst letztlich zum Feind8 – und bleibt 
zugleich der einzige Helfer. Der Klageteil endet mit der Formulierung 
»Du hast mir geantwortet« in V. 22, womit der Bogen zu V. 3 geschla-
gen wird. Entscheidend ist zweierlei: Erstens steht die Aussage in der 
Vergangenheit. Damit ist die Antwort bereits erfolgt. Zweitens wird 
JHWH direkt (2. Person) angesprochen. Damit wird die den gesamten 
Psalm durchziehende Gottesbeziehung am Schluss des Klageteils 
bekräftigt. 
Die im Gebetsprozess neu gewonnene Gewissheit speist sich aus der 
wiedererlangten Sprachfähigkeit, durch die das betende Ich differen-
ziert die verschiedenen Facetten seiner Not benennen, unterscheiden 
und deuten kann. In diesem Prozess geschieht Ermächtigung durch 
die Klage.

»Ich will erzählen deinen Namen meinen Brüdern« – 
3. Sprechakt (V. 23–27)
Die Wirkmächtigkeit dieser neu gewonnenen Gewissheit entfaltet 
sich dann in dem sich im letzten Sprechakt anschließenden Danklied.9 
Im Kreise der ihm nahestehenden Menschen will das betende Ich von 
seiner neu gewonnenen Gewissheit erzählen, um diese daran teilha-
ben zu lassen. Damit ist eine doppelte Intention verbunden. Erstens 
geht es um die soziale Rehabilitation des betenden Ichs durch die Ver-
öffentlichung der Rettungserfahrung. Zweitens wird so der Gemein-
schaft die Teilhabe an der heilvollen Zuwendung JHWHs ermöglicht. 
Letztere manifestiert sich im anschließenden gemeinsamen Dank
opfermahl, das Teilhabe an der Lebensfülle JHWHs bedeutet. Die so 
erfahrene Präsenz Gottes, durch die das Verlassensein der Klage als 
gewendet gedeutet wird, führt letztlich zu dem Wunsch, dass die 
Herzen der Mahlteilnehmer für immer leben mögen.



42BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

JU
D

IT
H

 G
Ä

R
T

N
E

R
 

K
L

A
G

E
N

 L
E

R
N

E
N

, 
H

O
F

F
N

U
N

G
 F

IN
D

E
N

 –
 R

E
S

IL
IE

N
Z

 E
N

T
D

E
C

K
E

N
 M

IT
 P

S
A

L
M

 2
2

Lebensstark aus der Klage – Fazit
Auf der Basis des oben beschriebenen Gebetsprozesses lassen sich für 
die Frage nach Resilienz in der Klage abschließend fünf entscheidende 
Aspekte herausstellen: 
–  	 Die Klage befähigt den Beter/die Beterin zu neuer Sprachfähigkeit, 

mit der die unbeschreibliche Not zum Ausdruck gebracht werden 
kann.

–  	 Das betende Ich hält in diesem Prozess an der Beziehung zu Gott 
fest und klagt sie ein – entgegen aller momentanen Erfahrungen.

–  	 Dies geschieht, indem seine neu gewonnene Sprachfähigkeit ihm 
ermöglicht, differenziert die unterschiedlichen Facetten der Not 
zu benennen, zu unterscheiden und zueinander in Relation zu set-
zen. Dadurch entstehen Verschränkungen der Perspektiven von 
Leibsphäre, Sozialsphäre und transzendentaler Sphäre, durch die 
unterschiedliche Fokussierungen der Not eröffnet werden. Diese 
ständigen Perspektivwechsel auf die Not weiten den Horizont des 
betenden Ichs. Dadurch wird es ihm möglich, in der spannungs
reichen Dynamik von Aushalten und Gestalten von Not so zu agie-
ren, dass beide Modi zur Sprache kommen können.

– 	 Zur differenzierten Wahrnehmung der Not gehört auch die eigene 
Kontextualisierung. Diese benennt das betende Ich in den beiden 
Vertrauensaussagen, indem es seine personale Identität mit seiner 
kollektiven verbindet. Es vergewissert sich seiner identitätsstiften-
den Überlieferungen, der erfahrenen Rettung sowie seiner 
Geschöpflichkeit. Es gedenkt seiner Wurzeln und verknüpft diese 

mit seiner momentanen Notsituation.
– 	 Mit diesen neu gewonnenen Per
spektiven geht das betende Ich lebens-
stark aus der Klage hervor. Dies wird in 
der Gemeinschaft gefeiert, indem die 
Seinen an der Erfahrung teilhaben. So 
erfährt das betende Ich die soziale und 
leibliche Rehabilitation.
In diesem Sinn macht die Klage lebens-
stark.

					   
Zusammenfassung
Die Klage in Ps 22 ist von einer argumentati-
ven Verschränkung von Klage, Bitte und 
Vertrauensäußerungen geprägt, die in drei 
Sprechakten des Gebets (V. 2–12.13–22.23–27) 
entfaltet wird. Dabei bietet das Gebet eine 
Sprachform, in der die mit den Anfechtungen 
verbundenen Erfahrungen und Emotionen 
ebenso abrufbar sind wie die produktive Aus-
einandersetzung mit ihnen. In diesem Sinn 
kann Ps 22 Resilienzfähigkeit in der Krise 
generieren.

				                         



43

1	 Die folgenden Ausführungen basieren auf meiner exegetischen Untersuchung  

zu Psalm 22 in: Lebensstark aus der Klage. Traditionen der Hebräischen Bibel in 

der Perspektive von Resilienz am Beispiel von Ps 22, in: PrTh 51 (2016), 75–81.

2	 Vgl. hierzu auch Judith Gärtner, Erinnern – Deuten – Handeln als Resilienzstrate-

gien in den Dankpsalmen, in: Spiritual Care 14 (2025), 108–115, 108 und weiter 

Cornelia Richter/Jennifer Blank, Resilienz im Kontext von Theologie und Kirche. 

Eine kurze Einführung in den Stand der Forschung, in: PrTh 51 (2016), 69–74.

3	 Zur Gliederung von Ps 22 in drei Sprechakte vgl. Bernd Janowski, Konfliktgesprä-

che mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 2003, 351f.

4	 Besonders prägnant an der Formulierung ist, dass der Wurm, da er im Staub 

kriecht, der Verwesung und damit dem Bereich des Todes zugeordnet wird.  

Vgl. zu diesem Zusammenhang ausführlich Dörte Bester, Körperbilder in den 

Psalmen. Studien zu Ps 22 und verwandten Texten, FAT II. 24, Tübingen 2007, 

120–122.

5	 Vgl. zur Verwendung der Metaphorik Gott als Hebamme Ottmar Fuchs, Die Klage 

als Gebet. Eine theologische Besinnung am Beispiel des Psalms 22, München 1982, 

210f. und weiter Frank-Lothar Hossfeld/Erich Zenger, Die Psalmen I. Psalm 1–50, 

NEB.AT 40, Würzburg 2002, 149.

6	 Hubert Irsigler, Psalm 22. Endgestalt, Bedeutung und Funktion, in: Josef Schreiner 

(Hg.), Beiträge zur Psalmenforschung. Psalm 2 und Psalm 22, FZB 60, Würzburg 

1988, 193–239, 212f.

7	 Vgl. zur Bedeutung der Kleidung ausführlich Bester, Körperbilder, 231–234.

8	 Vgl. Michaela Bauks, Die Feinde des Psalmisten und die Freunde Ijobs. Unter

suchungen zur Freund-Klage im Alten Testament am Beispiel von Ps 22, SBS 203, 

Stuttgart 2004, 29.

9	 Zur Bedeutung des Dankopfers vgl. ausführlich Bernd Janowski, Dankbarkeit. Ein 

anthropologischer Grundbegriff im Spiegel der Toda-Psalmen, in: Ders., Der Gott 

des Lebens. Beiträge zur Theologie des Alten Testaments 3, Neukirchen-Vluyn 

2003, 267–312.

 					        	                         
Prof. Dr. theol. Judith Gärtner
geb. 1972, ist Professorin für Altes Testament an der Theolo­
gischen Fakultät der Universität Rostock. Ihre Forschungs­
schwerpunkte sind Anthropologie des Alten Testaments, 
Resilienzforschung, Narratologie, Hermeneutik und Metho­
dik sowie Theologie und Exegese der Psalmen. 
E-Mail: judith.gaertner@uni-rostock.de

				                				                   



44BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

JE
L

E
N

A
 H

E
R

A
S

Y
M

 
S

P
E

R
R

IG
 B

E
T

E
N

. 
M

IT
 P

S
A

L
M

E
N

 I
N

 K
R

IE
G

S
Z

E
IT

E
N

 K
L

A
G

E
N

Im russischen Angriffskrieg auf die Ukraine hat eine Mitschwester 
von mir ihren jüngeren Bruder verloren. Auf meine Frage, was ihr 
hilft, trotzdem weiterzuleben, zeigte sie mir ihr Notizbuch. Darin 
notierte sie täglich die Psalmen, die ihrer Trauer, ihrem Zorn und 
ihrer Ohnmacht Ausdruck verliehen.
In Zeiten des Friedens in Europa wurden die düstere emotionale Spra-
che der Klagepsalmen und ihre Gewaltmetaphern hinterfragt. Man 
wollte sie sogar aus dem liturgischen Gebrauch entfernen, da sie mit 
dem christlichen Gebot der Feindesliebe schwer vereinbar schienen.1 
Häufig wurden sie metaphorisch oder im historischen Kontext (Gun-
kel, Bultmann) gedeutet. Es ist erfreulich, dass es in der Welt Orte 
gibt, an denen eine solche letztlich relativierende Lesart der Klagepsal-
men denkbar ist. Und doch gab es in der Geschichte der Menschheit 
nie eine Zeit, in der die existenzielle Bedeutung dieser Psalmen über-
holt gewesen wäre.
Formgeschichtlich bilden die Klagepsalmen eine eigene Gattung, 
erkennbar an typischen Merkmalen wie Anrufung Gottes, Schilde-
rung der Not, Bitte, Vertrauensbekenntnis sowie Lob- oder Dankver-

jelena herasym 

Sperrig beten. Mit Psalmen  
in Kriegszeiten klagen
				                  					               
Klagepsalmen sind oft ein Schrei aus Trümmern. 
Man singt sie nicht, man stöhnt sie: Gebete mit Nar-
ben. Im Krieg ist nichts im Gleichgewicht und eben, 
weder die zerstörten Straßen noch das aufgewühlte 
Herz. Ein Gebet in solcher Zeit stottert, protestiert, 
schweigt und schreit. Die Klagepsalmen geben dem 
Schmerz eine Stimme.
				                  					              



45

sprechen.2 Bereits dieser Aufbau wirkt heilend auf die Betenden: Er 
hilft, dem Leiden eine Sprache zu geben, und setzt zugleich eine 
Grenze, sodass das Leid den Menschen nicht überwältigt. Die thera-
peutische Kraft der Klagepsalmen liegt vor allem in ihrem existenziel-
len Inhalt. Die Klagepsalmen erkennen den Schmerz an und beschö-
nigen nicht. Beeindruckend ist, dass gerade das bis in die moderne 
Psychologie hinein heilend wirkt.

Begriffe, die das körperliche Leiden verbildlichen
Die Worte der Klagetexte eröffnen einen Raum, in dem das ganze 
Ausmaß menschlichen Schmerzes vor Gott ausgesprochen werden 
kann: gelöste Glieder, ein Herz wie Wachs, durchbohrte Hände und 
Füße (Ps 22), ein vor Gram zerfallendes Auge, Seele und Leib (Ps 31), 
stinkende Wunden und ein pochendes Herz (Ps 38), vom Schreien 
Tag und Nacht verdorrte Glieder (Ps 102) … Das mit den grausamen 
Körperbildern ausgedrückte innere Leid bezeichnet das »zerfallende 
Leben«3. 
Diese Erfahrung gilt besonders in Kriegszeiten, wenn die gewohnte 
Welt zerfällt, während man im Luftschutzbunker unter Angriffen 
sitzt. Und überraschend spürt man genau dort, wo der Schmerz in 
den Klagepsalmen am tiefsten ist, eine Hoffnung, wie ein Lichtstrei-
fen, der durch einen Spalt in den dunklen Raum fällt. Psalm 22 fasst 
gerade das Erstaunliche ins Wort: Im größten Schmerz schafft die 
betende Person in sich einen Raum für Gott und kann so das Leid 
durchstehen.
Viktor Frankl erzählt in seinem Buch »… trotzdem Ja zum Leben 
sagen« von Menschen in Konzentrationslagern, die trotz tiefster Not 
– wie sie auch in den Klagepsalmen zum Ausdruck kommt – die Kraft 
fanden, sich ihrer Angst und ihrem Schmerz zu stellen. So bewahrten 
sie selbst unter lebensbedrohlichen Bedingungen Sinn und innere 
Freiheit inmitten äußerer Unfreiheit.
Weil Klagepsalmen beides wahrnehmen – sowohl das Leid als auch 
die Gegenwart Gottes – werden sie ein Schlüssel zu einer neuen 
Dimension des geistlichen Lebens, zur eigenen Tiefe, die Gottes Tiefe 
widerspiegelt: »Flut ruft der Flut zu beim Tosen deiner stürzenden 
Wasser« (Ps 42,8).



46BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

JE
L

E
N

A
 H

E
R

A
S

Y
M

 
S

P
E

R
R

IG
 B

E
T

E
N

. 
M

IT
 P

S
A

L
M

E
N

 I
N

 K
R

IE
G

S
Z

E
IT

E
N

 K
L

A
G

E
N

Fragen, die ohne Antwort bleiben
Im Buch von Nadija Sukhorukova, Mariupol. Hoffnung – Überleben 
im Krieg. Nach dem Tagebuch einer Überlebenden, im Kapitel über 
das Gebet in einem Keller, der den Menschen als Luftschutzbunker 
diente, beschreibt sie den Zustand von Angst und Verzweiflung mit 
den Worten: »Hat Gott Mariupol verlassen?« Ganz ähnlich schreit 
Jesus die Worte von Psalm 22 am Kreuz: »Mein Gott, mein Gott, 
warum hast du mich verlassen?« Beide Male geht es um die Erfahrung 
der Gottesverlassenheit angesichts des nahen Todes. 
Das Schweigen Gottes ist schwer auszuhalten. Man stößt auf diese 
Stille, die erst einmal tief schmerzt (Ps 22,2; 28,1; 39,13; 88,15 u. a.). 
Ähnlich verhält es sich im Buch Ijob: Zunächst schweigen alle, sowohl 
Gott als auch Ijobs Freunde, denn die »Fülle des Leids und des Schmer-
zes braucht Fülle der Trauer«4. Dennoch schafft dieses Schweigen 
keine Kluft zwischen Mensch und Gott, sondern öffnet einen Raum, 
in dem die Auseinandersetzung mit Angst, Schmerz und Gerechtig-
keit möglich werden.
Weil der ganze Psalter einen Glaubens-Pilgerweg bezeichnet,5 ist 
man nicht begrenzt, nur im Rahmen eines Psalms die Antwort zu 
suchen, denn der Weg der Psalmen führt wie der Weg des Lebens wei-
ter und mündet letztendlich in das Gotteslob (Ps 146–150). 

Gibt es am Ende ein Licht?
Im Glaubens-Pilgerweg tritt nach der Klage eine nächste Etappe ein, 
ohne die vorherige Erfahrung zu vergessen. Das Lob Gottes aus dem 
Herzen des Menschen, der Leiden kennt, ist bewundernswert. Das 

Leiden macht das Herz tiefer, weil die 
existenziellen Fragen ins Spiel kommen, 
das Unwesentliche das Gewicht verliert 
und das Wesentliche in den Vordergrund 
tritt. 
Vielleicht verbirgt sich darin auch die 
Antwort auf das Geheimnis der Erschei-
nung des auferstandenen Christus in sei-
nem verwandelten Leib, an dem jedoch 
die Wundmale geblieben sind. Sie zeu-

					   
Zusammenfassung
In Zeiten und Gesellschaften, die friedensge-
sättigt sind, muten biblische Klagepsalmen 
häufig als zu dunkel, zu hoffnungslos und 
womöglich übertrieben an. In Zeiten und 
Gesellschaften, die kriegsgeplagt sind, sind 
biblische Klagepsalmen oft Rettungsanker, 
die Sprache geben. In der Folge gibt es Kraft 
– und erstaunlicherweise Hoffnung.

				                         



47

gen von seiner Kreuzerfahrung, in der die ganze Erfahrung der ver-
wundeten Menschheit enthalten ist, umhüllt vom Licht der Auferste-
hung. 
»Gibt es am Ende ein Licht?« – fragen oft Menschen in der Ukraine, die 
seit Beginn des Krieges 2014 und besonders seit dem massiven Angriff 
2022 ihr Leben überdenken mussten. Wird noch einmal ein Licht im 
Leben derer aufgehen, die in diesem Krieg einen geliebten Menschen 
verloren haben? Wird es nach dem Erreichen eines Friedens über-
haupt noch möglich sein, sich des Lebens zu freuen? Wie in den Kla-
gepsalmen leben wir täglich an der Grenze zwischen Verzweiflung 
und Hoffnung. Doch ja – es gibt Hoffnung. Der Weg ist lang, aber er 
hat eine Richtung, wie sie das Psalmenbuch bezeichnet: Der Mensch 
geht vom Leid zum Lob Gottes, beladen mit dem ganzen Gepäck       
seiner Lebenserfahrung. Der Schmerz wird nicht von der Freude       
verdrängt, und die Freude wird durch den erlebten Schmerz nicht 
verdunkelt. Beides hat seinen Platz im menschlichen Herzen – so wie 
der Mensch mit all seinen Erfahrungen seinen Platz im Herzen Gottes 
findet.

1	 Vgl. Erich Zenger, Die Nacht wird leuchten wie der Tag. Psalmenauslegung,  

Freiburg im Breisgau 1997, 15–18.

2	 Vgl. Dieter Böhler, Psalmen 1–50, HThK AT, Freiburg im Breisgau 2021, 56.

3	 Vgl. Psalm 6, in: Die Bibel. Kommentierte Studienausgabe. Stuttgarter Altes  

Testament 2, hg. von Christoph Dohmen, Stuttgart 2018, 1241.

4	 Markus Witte, Das Buch Hiob, ATD 13, Göttingen 2021, 110.

5	 Vgl. Uwe Rechberger, Zwischen individueller Klage und universalem Lob.  

Die Psalmen 22–24. Ein für den Psalter exemplarisches Itinerar eines Glau-

bens-Pilgerweges, in: Zur Theologie des Psalters und der Psalmen, hg. von  

U. Berges, J. Bremer, T. M. Steiner, Göttingen 2019, 45–68.

 					        	                         
Sr. Jelena Herasym MSsR, Lic. theol.
stammt aus der Ukraine und ist zur Zeit bibeltheologische 
Mitarbeiterin im Österreichischen Katholischen Bibelwerk. 
E-Mail: jelena.herasym@bibelwerk.at

				                				                   



48BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

A
U

T
O

R
 

T
IT

E
L

 D
E

S
 A

R
T

IK
E

L
S

»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?« (Ps 22,2). 
Solche Verse wurden im vergangenen Sommer bei den Religiösen 
Kinderwochen (kurz: RKW) Kindern zugemutet. Die Psalmen, deren 
Sprache so komplex, dicht und oft auch unverständlich ist, dass sie in 
Kinderbibeln häufig fehlen, wurden dennoch für die RKW 2025 zum 
Thema, zur »Herzenssache« gemacht. Fünf Psalmen standen an den 
fünf RKW-Tagen jeweils im Zentrum. Ein ganzer Tag wurde einem 
Psalm gewidmet, den Emotionen und Stimmungen, die darin zum 
Ausdruck kommen, den Tönen, zu denen sich der Psalm singen lässt 
(vgl. die Lieder der RKW), und den Farben, die er auslöst. Ein Tag –  
ein Psalm – ein Gefühl – eine Melodie – eine Farbe. Tag 1 begann mit 
Psalm 23 und dem dahinterstehenden Gefühl des Gefühlschaos’ 
sowie der Aufregung und Vorfreude (»Wenn mein Herz klopft«). Die 
dafür gewählte Farbe war Rosa. Tag 2 war von dem Lobpsalm 150 
geprägt und damit von dem Grundgefühl der Begeisterung (»Wenn 
mein Herz lacht«); die Farbe des Tages war Rot. 
Die Mitte der Woche hat sich an den dramatischen Psalm 22 und die 
Gefühle der Angst und Traurigkeit herangewagt (»Wenn mein Herz 
schmerzt«); die Farbe war Schwarz. Auf verschiedene Weise wurde 
die Sprachlosigkeit der Beterin von Ps 22 nachempfunden, die blanke 
Verzweiflung, die darin zum Ausdruck kommt, die Gottverlassen-
heit und die Frage des Warum – die auch Kinder und Jugendliche stark 
beschäftigt. Eingebettet in die gesamte Psalmen-RKW hat der schwer 
verdauliche Ps 22 mit seinen traurigen und dunklen Gefühlen auf 
diese Weise einen angemessenen Ort bekommen. Er wurde den Kin-
dern zugemutet und nicht vorenthalten. 
Es folgte an Tag 4 Psalm 51 (»Wenn mein Herz zerbricht«), bei dem das 
Gefühl der violettfarbenen Reue und das damit verbundene Verzei-
hen im Hintergrund stand. Mit dem Dankpsalm 30 wurde die Psal-
men-RKW beendet (»Wenn mein Herz dankt«), voller Dank und 
Freude in Weiß. 

ZWISCHENRUF
				                   					                
Auch dunkle Psalmen sind für Kinder zumutbar!
				                   					                

M
A

R
L

E
N

 B
U

N
Z

E
L

 
A

U
C

H
 D

U
N

K
L

E
 P

S
A

L
M

E
N

 S
IN

D
 F

Ü
R

 K
IN

D
E

R
 Z

U
M

U
T

B
A

R
!



49

Indem die Psalmen-RKW die Psalmentexte nicht nur als ein Konglo-
merat aus schwarzen Wörtern auf weißem Papier verstanden, son-
dern sie in Farb- und Klangtöne übertragen hat – und dadurch den 
uralten poetischen Psalmen in einem ganzheitlichen Sinne näher 
gekommen ist –, wurde etwas in den Kindern und Jugendlichen zum 
Klingen gebracht, das auch noch Wochen nach der RKW nachhallt. 
Dass es sich dabei nicht nur um fröhliche Melodien in Dur handelt, 
sondern auch um nachdenkliche und traurige Töne, ist der Vielfalt an 
menschlichen Erfahrungen geschuldet, die sich in den Psalmen wie-
derfindet, von Ps 1 über Ps 22 bis zu Ps 150, und an die zu allen Zeiten 
mit den je eigenen Emotionen angeknüpft werden kann – ganz beson-
ders durch Kinder, die ihre Gefühle oft authentischer zeigen als 
Erwachsene.

Mehr zu dieser RKW: 
https://www.religioesekinderwoche.de/aktuelle-rkw/rkw-2025/ 
Siehe auch die Vorstellung des RKW-Begleitheftes durch Stina 
Lagemann in dieser Ausgabe.

 					        	                         
Dr. Marlen Bunzel 
erforscht als Bibelwissenschaftlerin das Alte Testament  
und schätzt zugleich ganzheitliche Zugänge zur Bibel in 
lebensnahen Kontexten. Sie ist Mitglied im Redaktionskreis 
Bibel und Kirche, hat drei Kinder und ist unter folgender 
E-Mailadresse zu erreichen: 
marlen.bunzel@univie.ac.at

				                				                   



50BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

Erich Zenger, Egbert Ballhorn (Hg.)
Stuttgarter Psalter 
Mit Einleitungen und Kurzkommentaren 
von Egbert Ballhorn und Erich Zenger 
Stuttgart (Verlag Katholisches Bibelwerk) 
2020
352 S., € 45,00, ISBN 978-3-460-44079-1

Manche haben vielleicht das kleine Büchlein 
von Erich Zenger im Regal, den »Stuttgarter 
Psalter« von 2005: Die Psalmen der Einheits-
übersetzung 1980 mit knappen und erleucht-
enden Kurzkommentaren von Erich Zenger.
Nun hat der Verlag Katholisches Bibelwerk 
diesen Band nochmals herausgegeben und 
angereichert: Es finden sich darin die Psalmen 
in der Fassung der Einheitsübersetzung 2016, 
die Kommentare von Erich Zenger werden 
von Egbert Ballhorn, einem der Mitrevisoren 
der EÜ 2016, im Hinblick auf die Textände-
rungen ergänzt. Die Einleitung in den Psalter 
wurde von Egbert Ballhorn neu verfasst. 
Ganz neu ist die Bebilderung des Bandes 
durch einige ausgewählte Initialen des Alba-
ni-Psalters aus dem 12. Jh. (die Initiale zu 
Psalm 22 schmückt übrigens den Titel dieses 
Heftes). Auch zu den Psalmen-Illustrationen 
dieser wertvollen Handschrift erhält man 
eine Einführung von Egbert Ballhorn und 
damit eine spirituelle Lesehilfe für den Psal-
ter. Damit entsteht nochmals ein neuer Lese-
horizont für die persönliche Lektüre und den 
Unterricht. 

Bettina Eltrop

Amy-Jill Levine, Marc Zvi Brettler
Hebräische Bibel und Altes Testament
Warum Juden und Christen die gleichen 
Texte unterschiedlich lesen 
Stuttgart (Deutsche Bibelgesellschaft) 2024 
520 S., € 58,00, ISBN 978-3-438-05494-4

Amy-Jill Levine und Marc Zvi Brettler sind 
international hoch angesehen für ihre For-
schungen zur Bibel im Bereich Judentum/
Christentum. Sie haben gemeinsam schon 
2017 ein großes Opus und neues Standardwerk 
herausgegeben: The Jewish Annotated New 
Testament (deutsch: Das Neue Testament –  
jüdisch erklärt, Stuttgart 2021) und dazu jüdi-
sche Neutestamentler*innen um Auslegun-
gen und Beiträge gebeten. Wir haben dieses 
Werk sowohl in der englischen (in BiKi 
4/2019, S. 250) als auch in der deutschen Aus-
gabe (in BiKi 4/2022, S. 243f.) besprochen.
Nun folgt ein dicker Band, in dem alle Bei-
träge von Levine und Brettler selbst stammen: 
The Bible With and Without Jesus: How Jews 
and Christians Read the Same Stories Diffe-
rently (2020; deutsch: Hebräische Bibel und 
Altes Testament: Warum Juden und Christen 
die gleichen Texte unterschiedlich lesen, 
Stuttgart 2024). 
Nach einer ausführlichen Einführung über 
die Bibel(n) und ihre Auslegungen stehen 
zehn zentrale Texte der Hebräischen Bibel/
des Alten Testaments im Zentrum. Anliegen 
ist es, die Vielfalt der Lektüremöglichkeiten 
in der jüdischen und christlichen Tradition 
aufzuzeigen und die Traditionen miteinander 
in einen Dialog zu bringen – und so auch die 
eigene Leseweise wieder besser zu verstehen. 
Darunter ist auch Psalm 22. Die fast 30 Seiten, 

Literatur zum Heftthema
				                   					                

L
IT

E
R

A
T

U
R

 Z
U

M
 H

E
F

T
T

H
E

M
A



51

die diesem Psalm gewidmet sind, lesen sich 
spannend wie ein Krimi – und mir sind bei der 
Lektüre Kronleuchter aufgegangen. Aus-
gangspunkt der Auslegung ist das neutesta-
mentliche Zeugnis: Der Verlassenheitsschrei 
Jesu am Kreuz in Mk 15,34 und die Rezeption 
des Psalms in den Evangelien des Neuen Tes-
taments. Zusätzlich werden weitere Psalmen-
zitate im Neuen Testament betrachtet. Dann 
geschieht ein Schwenk zu Psalm 22 »in den 
Schriften Israels«. Damit ist zunächst einmal 
der Psalter, dann auch der weitere biblische 
Kontext im Blick, schließlich die Rezeption in 
der rabbinischen Literatur. In der Zusammen-
schau wird diskutiert, wie die verschiedenen 
Traditionen diesen Psalm herausragenden 
Gestalten der Geschichte Israels in den Mund 
legen – und so wird der Psalm, den eigentlich 
jede und jeder beten kann, in der Rezeptions-
geschichte zum Psalm Jesu, zum Psalm Davids, 
Esters oder des jüdischen Volkes. Die vielfälti-
gen Deutungen helfen, den »Sinn des Psalms 
noch einmal auszuweiten« (S. 405), und er
möglichen tatsächlich jüdischen und christ
lichen Leser*innen, ihre eigenen Traditionen 
und die der anderen besser zu verstehen. 

Bettina Eltrop

Herzenssache. Die Psalmen – RKW 2025
Materialbuch Religiöse Kinderwoche 2025
Leipzig (St. Benno Verlag) 2025
120 S., € 12,95, ISBN 978-3-7462-6689-3
(vgl. https://www.vivat.de/materialbuch-her­
zenssache-die-psalmen-rkw-2025-1066893/)

Die Religiöse Kinderwoche (RKW) ist seit 
über 60 Jahren ein pastorales Ferienangebot 
für Kinder und Jugendliche in den deutschen 
Diasporadiözesen. Für die Durchführung 
steht u. a. ein Materialbuch zur Verfügung, 
das die Betreuer*innen in Thema und Kon-
zept der RKW einführt und Tagespläne, aus-

gearbeitete Katechesen sowie Vorschläge für 
Lieder und Aktionen enthält. 
Das Material der RKW »Herzenssache. Die 
Psalmen-RKW 2025« bietet Kindern und 
Jugendlichen die Möglichkeit, die Vielfalt an 
Gefühlen aus ihrem Leben im Psalter wieder-
zufinden. Es lädt dazu ein, die Psalmen bei-
spielhaft zu entdecken, schafft Raum für die 
Auseinandersetzung mit den eigenen Emoti-
onen und zeigt, dass alle Gefühle vor Gott 
gebracht werden dürfen. Hierfür werden die 
Psalmen als eine Möglichkeit vorgestellt.
Der 3. Tag thematisiert anhand von Psalm 22 
die Gefühle Wut, Traurigkeit und Angst. 
Innerhalb der Katechese wird gemeinsam   
das Psalmenbeten mit Psalm 22 erlernt, wofür 
das Materialbuch verschiedene Varianten 
vorschlägt. In der darauffolgenden Klein-
gruppenphase findet eine altersgerechte  
Auseinandersetzung mithilfe verschiedener 
Methoden statt, wie Gefühle malen, Collage- 
Gespräch, Psalm-Pantomime sowie das 
Schreiben von Fürbitten oder eigenen Psal-
men. Die Ergebnisse der Kleingruppen        
werden in den liturgischen Tagesabschluss            
eingebunden. Darüber hinaus bietet das 
Materialbuch Ideen für weitere Aktionen zu 
Psalm 22 wie das Basteln von Wutbällen oder 
die Gestaltung eines Gefühlstagebuches. 

Stina Lagemann

Anja Marschall
Klage als Ausdruck und Aneignung in den 
Psalmen und im Hiobbuch (FAT II, 151)
Tübingen (Mohr Siebeck) 2024
440 S., € 119,00, ISBN 978-3-16-163282-2

In ihrer Leipziger Dissertation untersucht 
Anja Marschall die Psalmen 42–43; 44; 88 
und Hiob 3; 7; 10; 13–19. Sie versteht unter 
Klage den Ausdruck des eigenen Leidens, der 
zu einer konstruktiven und transformieren-



52BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

den Auseinandersetzung führt. Aneignung 
wiederum versteht sie als »selbstbestimmtes 
Entwerfen und Ergreifen von Daseinsmög-
lichkeiten, das sich in Reflexionspassagen 
sowie einem transformierenden Umgang mit 
der Form und Sprache der Klage nieder-
schlägt« (S. 367).
Die Auslegungen zu den einzelnen Psalmen 
und Kapiteln im Hiobbuch sind gut zu lesen 
und bieten detailreiche Einsichten. Ich 
möchte ein paar zum Doppelpsalm 42/43 
beleuchten. Schlüssig legt Anja Marschall dar, 
dass das Verb im Eingangsverses des Psalms 
für das Verhalten der Hirschkuh mit 
»schreien« und nicht mit »lechzen« zu über-
setzen ist: »Wie eine Hirschkuh, die an Was-
serläufen schreit, so schreit meine Nefesch 
[BDE1.1] zu dir, o Gott« (Ps 42,2). 
Ihr Beitrag zur Erschließung des anthropolo-
gischen Begriffs Nefesch, der traditionell im 
Anschluss an die Septuaginta mit »Seele« 
übersetzt wurde, zeigt, dass Leiblichkeit im 
Sinne von Verlangen, Lebenskraft, Kehle so 
nicht sichtbar wird. In Psalm 42/43 finden 
sich wechselnde Selbstgespräche mit der 
Nefesch, d. h. dem Selbst der Beter*in: »Was 
zerfließt du, meine Nefesch, und lärmst über 
mir? Harre auf Gott, denn ich werde ihn prei-
sen, die Hilfe meines Angesichts und meinen 
Gott« (so die Übersetzung der Verfasserin 
von Psalm 42,12). Dies ermöglicht dem Ich, in 
Distanz zu sich selbst treten zu können. In 
dem Psalm entspreche Nefesch daher dem 
»Dasein, Leben oder Selbst« (141). Ich ergänze 
beim Lesen: »leibliches« Dasein, denn der von 
der Verfasserin favorisierte Heidegger-Be-
griff »Dasein« mag die Selbstreflexivität abbil-
den, aber doch nur schwach die Verletzbarkeit 
und Leiblichkeit, die zentral ist für die An
thropologie der Psalmen. Klage wird dabei als 
»Grundlage für das Gelingen der Selbstberu-
higung« (S. 137) verstanden. 
Das Verdienst der Arbeit in der Exegese der 
Psalmen ist es, eine Sprache zu finden, die 

anschlussfähig ist an Diskurse jenseits der  
alttestamentlichen Wissenschaft bzw. die 
Diskurse und Begriffsprägungen aus der sys-
tematisch-theologischen Diskussion und der 
Philosophie übernimmt. Die Monographie ist 
für ganz unterschiedliche Leser und Leserin-
nen von Interesse und kann auch exempla-
risch über die Einzelexegesen oder über den 
systematischen Teil rezipiert werden. Indem 
sie beleuchtet, wie die Klage in den Psalmen 
und im Hiobbuch zur Sprachfähigkeit des 
Ichs (der Beter*in) beiträgt, liefert sie zugleich 
einen Beitrag zur Sprachfähigkeit der Exegese 
und im Versuch, die exegetische Sprache zu 
öffnen.

Dorothea Erbele-Küster

Dieter Böhler
Psalmen 1–50
Übersetzt und ausgelegt von Dieter Böhler 
(HThKAT)
Freiburg, Basel, Wien (Herder) 2021
960 S., € 160,00, ISBN 978-3-451-26825-0

Hermann Spieckermann
Psalmen, Band 1: Psalm 1–49
Übersetzt und erklärt von Hermann 
Spieckermann (ATD, 14)
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2022
473 S., € 110,00, ISBN 978-3-525-51646-1

Denjenigen, die sich vertieftes exegetisches 
Hintergrundwissen zu Psalm 22 aneignen 
möchten, ohne gleich eine ganze Monogra-
phie durcharbeiten zu müssen, sind zwei 
neuere Psalmenkommentare zu empfehlen: 
zum einen der 2021 erschienene Psalmen-
kommentar zu den Psalmen 1–50 in der Reihe 
Herders Theologischer Kommentar zum 
Alten Testament von Dieter Böhler, zum 
anderen der 2023 erschienene Kommentar zu 
den Psalmen 1–49 in der Reihe Das Alte Tes-

L
IT

E
R

A
T

U
R

 Z
U

M
 H

E
F

T
T

H
E

M
A



53

tament Deutsch von Hermann Spiecker-
mann.
Beide Kommentare bieten zunächst eine Ein-
leitung in den Psalter. Während Böhler aus-
führlicher auf Entstehung, Redaktion und 
Komposition des Psalters und seiner Teil-
sammlungen eingeht, geht Spieckermann 
breiter auf den altorientalischen Kulturraum 
der Psalmen ein, auf die sprachlichen Beson-
derheiten der Psalmendichtungen sowie auf 
die Theologie der Psalmen und des Psalters; 
insbesondere Spieckermanns Ausführungen 
zur Theologie lesen sich mit viel Gewinn. 
Auch die einzelnen Psalmenauslegungen der 
Psalmen 1–49/50 weisen in den beiden Psal-
menkommentaren Unterschiede auf. Wäh-
rend die Auslegungen bei Spieckermann die 
Leser:innen mit einer eigenen Titelgebung 
auf den Psalm einstimmen und insgesamt 
kompakt gehalten sind (die Übersetzung und 
Kommentierung von Ps 22 erstreckt sich über 
12 Seiten), sind die Analysen zu den einzelnen 
Psalmen bei Böhler deutlich umfangreicher 
(42 Seiten für Ps 22). Böhler geht detailliert auf 
den hebräischen Text und seine Übersetzung 
ein, was besonders für die fachlich geschulte 
Leserschaft von großem Nutzen sein kann. Er 
liefert wertvolle Informationen zum Kontext 
des jeweiligen Psalms sowie zu seiner Rezep-
tion in Judentum und Christentum, angefan-
gen bei der Septuaginta über Qumran, Rabbi-
nen und Kirchenväter bis hin zur heutigen 
jüdischen und christlichen Liturgie. Ein Plus 
des Kommentars von Spieckermann liegt 
demgegenüber in der Auslegung der einzel-
nen Psalmen, da hier jeweils der (Gebets-)
Weg des einzelnen Psalms nachgezeichnet 
wird. Dadurch erschließt sich den Lesenden 
der Spannungsbogen des Psalms in einem 
Schwung, und das nicht nur kognitiv, son-
dern auch spirituell. 
Während der Psalmenkommentar von 
Spieckermann insgesamt eher eine »Grund
orientierung über den Psalter und die einzel-

nen Psalmen« (S. IX) vermittelt, eignet sich 
der von Böhler erarbeitete Kommentar für 
das intensivere Fachstudium. Gleichwohl 
lohnt es sich, beide Kommentare zur Hand zu 
nehmen, da sie unterschiedliche Perspek
tiven einbringen. Im Falle von Ps 22 wird     
beispielsweise die Verortung des Psalms im 
Kontext seiner Nachbarpsalmen je anders 
beurteilt: Während Spieckermann Ps 22 in die 
Teilsammlung der Psalmen 20–29 einordnet 
und ihn darin wiederum »durch seine inten-
sive theologische Ausstrahlung« (S. 271) als 
Mitte zwischen den Psalmen 20–21 und 23–24 
versteht, weist Böhler Ps 22 eine Brücken-
funktion zwischen den Psalmen 3–21 und 
23–31 zu, die zum einen durch zahlreiche 
Stichwortverknüpfungen (z. B. »Lippe« oder 
»Angesicht«) zu seinen vorangegangenen 
Psalmen entsteht, zum anderen durch die mit 
Ps 22 neu beginnende »regelrechte ›Tempel
erzählung‹, die bis Ps 31 durchgeführt wird« 
(S. 413).
Zu den hier vorgestellten lesenswerten Psal-
menkommentaren können weitere herange-
zogen werden, die zusätzliche Perspektiven 
eröffnen und beispielsweise eine stärker gen-
derfaire Sichtweise einbringen. Hierfür sei 
bereits auf den sich aktuell im Entstehen 
befindenden Psalmenkommentar verwiesen, 
der von sechs Exegetinnen verfasst wird und 
ca. 2028 in der Reihe International Exegetical 
Commentary on the Old Testament erschei-
nen soll. 

Marlen Bunzel



54BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

Was ist ein Märtyrer? Das Wort bezeichnet einen Blutzeugen, der seine religiösen 
Überzeugungen bekennt und dafür den Tod auf sich nimmt. In der letzten Zeit 
kam es jedoch zu einem inflationären Sprachgebrauch. Ist ein Sprengstoffattentäter 
ein Märtyrer, wenn er sein eigenes Leben in aller Öffentlichkeit vernichtet und 
Unschuldige mit in den Tod reißt? Mir steht es nicht zu, die religiösen Überzeu-
gungen der Täter zu beurteilen. Wenn sie aber ein öffentliches Zeugnis für ihren 
Glauben ablegen wollen, ist dieses Zeugnis zynisch. Denn es wird fraglos akzep-
tiert, dass unbeteiligte Personen die Tat eines ihnen unbekannten Menschen mit 
ihrem Leben bezahlen müssen – ohne ihre Zustimmung. 
Märtyrer sind nach jüdischen und christlichen Vorstellungen für ihre religiösen 
Überzeugungen in den Tod gegangen, und zwar aus einer Position der Unterlegen-
heit heraus und ohne jemandem zu schaden. Konfrontiert mit staatlichen und/
oder religiösen Autoritäten, die sie unter Androhung von Gewalt und Tod zum 
Abfall von ihren Überzeugungen drängen wollten, sind sie standhaft geblieben – 
oft nach einem buchstäblich kurzen Prozess. Sie werden als Vorbilder gehandelt, 
solche aus früheren Zeiten wie diejenigen, die in den Gewaltregimen des 20. Jahr-
hunderts ihr Leben ließen. Straßen sind nach ihnen benannt, Kirchen tragen ihren 
Namen. 
Zuletzt hat die theologische Sprachverwirrung noch einmal neue Formen ange-
nommen. Am 10. September 2025 wurde in den USA der politische und religiöse 
Aktivist Charlie Kirk umgebracht. Um Missverständnissen vorzubeugen: Ein     
solches Attentat ist zu verurteilen, unabhängig von den Überzeugungen des 
Opfers. Diese Ansicht teilen vermutlich viele Zeitgenossen in Amerika und 
Europa. Die Kommentare der Verantwortlichen der amerikanischen Politik zeich-
neten sich freilich nicht durch Besonnenheit aus. Und wieder fiel der Begriff des 
Märtyrers. Präsident Trump bezeichnete Kirk als solchen bei der Trauerfeier.1 Auch 
der frühere Präfekt der vatikanischen Glaubenskongregation, Kardinal Gerhard 
Ludwig Müller, fand ähnliche Worte: »He [= Kirk] died … as a martyr for Jesus 
Christ«2. Warum diese Wortwahl? Wurde Kirk wegen seines Glaubens verfolgt 

ZWISCHENRUF
				                   					                
Was ist ein Märtyrer? Wider die Versuche 
theologischer Sprachverwirrung
				                   					                

E
B

E
R

H
A

R
D

 B
O

N
S

 
W

A
S

 I
S

T
 E

IN
 M

Ä
R

T
Y

R
E

R
? 

W
ID

E
R

 D
IE

 V
E

R
S

U
C

H
E

 T
H

E
O

L
O

G
IS

C
H

E
R

 S
P

R
A

C
H

V
E

R
W

IR
R

U
N

G



55

und von einem Tribunal zum Abfall gezwungen? Hat er aus der Position der 
Machtlosigkeit sein Bekenntnis mit dem Leben bezahlt? Hat er sich nicht vielmehr 
auf die Seite der Mächtigen gestellt, ihre Sympathie genossen und sie selbst wie-
derum durch seine Auftritte propagandistisch unterstützt? Kirk war sicherlich das 
Opfer einer Gesellschaft, in der politische Gegensätze einen extremen Polarisie-
rungsgrad erreicht haben. Dies ist erschreckend. Es ist aber nicht nur eine sprach-
liche Entgleisung, Kirk als Märtyrer hinzustellen. Derartige Aussagen propagieren 
falsche Vorbilder und zeugen gleichzeitig von einer Respektlosigkeit vor dem 
Leben und dem Tod der wirklichen Märtyrer. Vor solcher Sprache und vor denje-
nigen, die sie im Munde führen, sollte man sich hüten. 

1	 https://www.bbc.com/news/articles/ckgee0x9p40o (abgerufen am 14.10.2025).

2	 https://dianemontagna.substack.com/p/interview-cardinal-muller-on-charlie 

	 (abgerufen am 14.10.2025).

 					        	                         
Prof. Dr. Eberhard Bons 
ist Professor emeritus für Altes Testament an der Katho­
lisch-Theologischen Fakultät der Universität Straßburg. 
E-Mail: bons@unistra.fr

				                				                   

Die ausführliche Fassung dieses Beitrags finden Sie im Blog 
auf der Homepage/ Startseite des Bibelwerks oder direkt auf 
https://unkrautundweizen.wordpress.com/



56BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
IT

G
L

IE
D

E
R

F
O

R
U

M

Katholikentag 2026 in Würzburg 
Unter dem Leitwort: »Hab Mut, steh auf!« 
werden vom 13.–17. Mai 2026 wieder viele 
interessante Veranstaltungen im Zentrum 
Bibel und Spiritualität stattfinden. 
Wir freuen uns auf Sie! 
»Wir brauchen Mut, um uns den Herausfor-
derungen unserer Zeit in Gesellschaft und 
Kirche zu stellen und Zeuginnen und Zeugen 
unserer christlichen Hoffnung zu sein. Wir 
suchen jeden Tag nach Verbündeten, mit 
denen wir gemeinsam aufstehen für ein Leben 
in Fülle und eine menschenfreundliche 
Gesellschaft.« – so Dr. Franz Jung, Bischof 
von Würzburg. 
In der inhaltlichen Vorbereitung des Zent-
rums waren wieder einige »Bibelwerkler« 
maßgeblich beteiligt. Die Leitung der Pro-
jektkommission hatte Stefan Heining, der 
Koordinator der Bibelpastoral in Würzburg. 
Zum Team gehören auch weitere Mitglieder 
des diözesanen Bibelteams aus Würzburg, 
Daniel Pomm, der Vorsitzende der Diözesan-
leitungen, und unsere stellvertretende Vor-
sitzende Dr. Ursula Silber sowie weitere    
Mitglieder aus dem Kreis der Ehrenamtlichen 
rund um das Bibelwerk. Danke schon jetzt  
für alle Mühe im Vorfeld! 
Es ist ein vielfältiges und spannendes Bibel-
programm entstanden. 
Hier schon ein paar Highlights: 

– 	Hagios-Gesänge mit Helge Burggrabe und 
Impulsen von Dr. Katrin Brockmöller 

– 	Wer wird für mich aufstehen? (Ps 94,16) 
Aufgerichtet werden und Aufstehen in     
den Psalmen mit Prof. Dr. Egbert Ballhorn, 
Vorsitzender Kath. Bibelwerk e.V. 

– 	Verletzlichkeit als Zentrum der Tora!? 
	 Mit Prof. Dr. Egbert Ballhorn und Sr. Katha-

rina Ganz 
–	 Unser Klassiker »Klangraum Psalmen«,       

vorbereitet von Dr. Bettina Wellmann, 
Prof. Dr. Egbert Ballhorn, Bettina Strübel, 
Sebastian Dunkelberg u. a. 

… und viele weitere Angebote zur Lectio 
Divina (z. B. als Mittagsgebet), zu Bibel in 
Leichter Sprache, Bibliolog … 
Sie finden das endgültige Programm 
ab März auf katholikentag.de oder 
auf bibelwerk.de/verein 

Unterstützung am Stand und Zelt 
gefragt! 
Das Bibelwerk wird neben dem Zentrum 
Bibel und Spiritualität auch mit einem Zelt 
auf der Kirchenmeile präsent sein. Wir freuen 
uns über jede Hilfe, auch stundenweise! Für 
Gespräche am Zelt, Beratung und einfach 
Präsenz. Bei Interesse melden Sie sich gern bei 
Alexander Kaiser: a.kaiser@bibelwerk.de 

3. Lectio-Divina-Tagung  
berührte viele Herzen
Über Allerheiligen 2025 trafen sich 60 Teil-
nehmende bei der dritten Lectio-Tagung in 
Würzburg, um Lectio Divina in unterschied-
lichen liturgischen Formen auszuprobieren 

Das Bibelwerk
KATHOLISCHES BIBELWERK E.V.

Mitgliederforum
				                   					                



57

und das Wort zu feiern. Unter dem Motto 
Worte, die mir ins Herz fallen, erforschten sie 
in dieser Werkstatt-Tagung:
– 	Wie kann man Lectio Divina als eigenstän-

dige liturgische Form gestalten?
– 	Wie kann die Lectio Divina in anderen 

liturgischen Formen (Eucharistiefeier, 
Stundengebet u. a.) einen guten Ort finden?

Neben Impulsvorträgen von Prof. Dr. Benedikt 
Kranemann, Liturgiewissenschaftler, Erfurt, 
und Prof. Dr. Egbert Ballhorn, Alttestament-
ler in Dortmund und Vorsitzender des Katho-
lischen Bibelwerks e.V., gab es zahlreiche 
Liturgien rund um das Wort: eine inszenierte 
Lesung der kompletten Bergpredigt, eine 
Eucharistiefeier mit Lectio Divina, einen 
Wortgottesdienst mit Lectio Divina, Mor-
gen- und Mittagsimpulse mit Lectio Divina – 
und sogar eine Kinomeditation. Zu allem gab 
es Auswertungen, spannende Rückmeldun-
gen und viele Ideensammlungen. Alle waren 
sehr berührt, beschenkt und genährt und   
voller Ideen und Inspirationen für die Weiter-
arbeit. Wir werden melden, was sich weiter 
entwickelt!

Festakt Altes Testament in Leichter 
Sprache
Am 3.12.2025, dem Internationalen Tag der 
Menschen mit Behinderung, feierten wir 
unsere dreijährige Arbeit am »Alten Testa-
ment in Leichter Sprache«. Die Feier begann 
mit einem inklusiven Gottesdienst in der 

Domkirche St. Eberhard in Stuttgart, den 
Weihbischof Hauke aus Erfurt als Beauftrag-
ter für Inklusion der Deutschen Bischofs
konferenz leitete. 
Im Anschluss fand im Haus der Katholischen 
Kirche ein Festakt statt. In den Grußworten 
von Dr. Katrin Brockmöller, Weihbischof    
Dr. Reinhard Hauke und Domkapitular Msgr. 
Dr. Heinz-Detlef Stäps kam zum Ausdruck, 
wie wichtig die Übertragung der Texte aus 
dem Alten Testament in Leichte Sprache ist. 
Anschließend gaben die Ehrenamtlichen, die 
die Texte in Leichte Sprache übertragen 
haben, und die Prüfgruppen, die die Texte   
auf Verständlichkeit geprüft haben, einen 
Einblick in ihre Arbeit. Eine Prüfgruppe 
stellte außerdem ihre Lieblingsbibelstellen 
vor. In bunten Beiträgen zeigte sich der reiche 
Blumenstrauß an unterschiedlichen Men-
schen und Begabungen, der zum Erfolg dieses 
Projekts beigetragen hat.
Bei dem Festakt wurden auch die beiden neu 
erschienen Bücher präsentiert: »Geschichten 
vom Anfang. Das Buch Genesis in Leichter 
Sprache« und »12 überraschende Texte. Das 
Alte Testament in Leichter Sprache.« 
Weitere Texte sind auf der Homepage 
www.bibel-leichte-sprache.de veröffentlicht. 
Über 60 Personen aus ganz Deutschland  
nahmen an dem Festakt teil, der den ersten 
Meilenstein der Arbeit an den Texten des 
Alten Testaments darstellt. In den kommen-
den Jahren werden wir die Arbeit fortführen. 



58BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

M
IT

G
L

IE
D

E
R

F
O

R
U

M

Das war der Bibelsonntag 2026
Am 25. Jänner 2026 fand der weltweite Bibel-
sonntag statt. In Österreich war er heuer dem 
Jahresthema »Übers Wasser gehen« gewid-
met. Bereits eine Woche zuvor führte das 
Bibelwerk mit der zweiten Ausgabe unserer 
Videoreihe »Kulturerbe Bibel« unter dem 
Titel »Bibel, Wasser und Stift Melk« in das 
Thema ein. Gemeinsam mit der Stiftsbiblio-
thek Melk beleuchteten wir in acht Videos die 
Bedeutung von Wasser in der Bibel anhand 
von Illustrationen in Schriften der Stifts-
bibliothek. Die Videos sowie zusätzliche 
Materialien und Veranstaltungstipps zum 
Thema stehen auf unserer Website unter 
www.bibelwerk.at/bibelsonntag-wasser zur 
Verfügung. Die Videos der ersten Ausgabe 
unserer »Kulturerbe Bibel«-Reihe können Sie 
unter www.bibelwerk.at/kulturerbe-bibel
nachschauen.

Buchpräsentation: 
»Wege durch den Bibelwald«
Am 26. Februar um 19 Uhr stellt Bibelwerks-
direktorin Elisabeth Birnbaum ihr neuestes 
Buch »Wege durch den Bibelwald« in der 
Buchhandlung Herder (Wollzeile 33) vor. Auf 
unterhaltsame Weise verrät sie, wieso sie die 
Bibel mit einem Wald vergleicht und welches 
die wichtigsten Pflanzen und schönsten      
Touren im Bibelwald sind. Fundiert, pointiert 
und humorvoll – mit musikalischer Beglei-
tung! Um Anmeldung unter buchhandlung@
herder.at wird gebeten.

Save the dates 
Das Bibelwerk wird auch 2026 wieder bei der 
Langen Nacht der Kirchen am 29. Mai ver-
treten sein. Unser Programm werden wir 
ebenfalls unter das Jahresthema »Übers    
Wasser gehen« stellen. Nähere Informatio-
nen erscheinen zeitnah auf unserer Website.
Die Bibelpastorale Studientagung wird heuer 
unter dem Motto »Heilsame Worte: Das Buch 
der Sprichwörter entdecken« vom 20. bis
22. August in Puchberg stattfinden. Nähere 
Informationen zum Programm der Tagung 
und zur Anmeldung werden im Vorfeld auf 
unserer Website unter www.bibelwerk.at/
bibelpastorale-studientagung zur Verfügung 
gestellt.
Außerdem schon jetzt drei wichtige Termine 
zum Vormerken für den Herbst: 
Den sechsten Bibel-Pfad veranstalten wir am
25. September in der Wiener Innenstadt. Am 
16. Oktober feiert das Bibelwerk sein 60-jäh-
riges Bestehen an unserem »Geburtsort« in 
Klosterneuburg. Und von November 2026 bis 
Juni 2027 findet der Lehrgang für biblische 
Kompetenz in Pastoral und Bildungsarbeit im 
Bildungshaus Greisinghof in der Diözese 
Linz statt. 
Nähere Informationen zu Veranstaltungen des 
Bibelwerks finden Sie unter www.bibelwerk.at/
termine-und-veranstaltungen

Liebe Leserinnen, liebe Leser
Der Jahresbeginn ist eine Zeit der Ausrich-
tung. An der letzten Delegiertenversamm-
lung des Schweizerischen Katholischen 
Bibelwerks wurde diese Frage sehr konkret 
gestellt. Die Delegierten wünschen sich ein 
SKB, das theologisch fundiert arbeitet, kom-
munikativ zeitgemäss ist, in den Pfarreien 



59

präsent bleibt, offen für kreative Formen ist 
und gemeinschaftlich getragen wird. Daraus 
ist ein Leitwort entstanden:
Mit der Bibel nah am Leben, sichtbar in der 
Gesellschaft, lebendig in der Kirche.
Verschiedene Teams arbeiten daran, diesem 
Leitwort Gestalt zu geben: mit einem neuen 
Homepageauftritt, verstärkter Präsenz auf 
Social Media, einem neu konzipierten News-
letter – und mit Projekten, die biblische Texte 
erfahrbar machen. Ein Beispiel dafür kommt 
aus dem Diözesanverband Basel. Dessen Prä-
sident, Dr. Jean-Pierre Sitzler, berichtet:
Seit Juni 2024 ist der Bibelgarten in Jegenstorf 
geöffnet. Initiiert wurde das Projekt von der 
katholischen Kirchgemeinde St. Franziskus 
Zollikofen. Im Garten wachsen 35 in der Bibel 
erwähnte Pflanzenarten, ergänzt durch 
Informationstafeln zu Bibelstellen und Sym-
bolik. Der Bibelgarten verbindet Naturerfah-
rung mit Bibelarbeit. Der Diözesanverband 
Basel des Schweizerischen Katholischen 
Bibelwerks begleitet das Projekt fachlich, um 
die theologischen Hintergründe weiter zu ver-
tiefen. Die Zusammenarbeit wird 2026 fort-
gesetzt, mit dem Ziel, den Bibelgarten auch als 
Lern- und Bildungsort zu profilieren.
Solche Initiativen zeigen, wie das Leitwort 
konkret wird: Die Bibel wird sichtbar, zugäng-
lich und verantwortet ins Gespräch gebracht 
– im kirchlichen wie im gesellschaftlichen 
Raum. Vielleicht bietet das neue Jahr eine 
gute Gelegenheit, sich auch von diesem Leit-
wort anregen zu lassen – im eigenen Umfeld, 
in der Pfarrei oder im persönlichen Engage-
ment.

Ihr Franz Tóth (SKB/TBI)

Veranstaltungen 

Diözesanverband Deutschfreiburg
Gott aber sieht auf das Herz
Bibliodrama zu 1 Samuel 16
Ein trauriger Prophet auf Königssuche, 
verängstigte Stadtälteste und ein Schafhirte 
mit Potential.
Leitung; Rita Pürro Spengler
Mittwoch, 11. März 2026, 19.30–21 Uhr
Begegnungszentrum, Pfarrei Schmitten
Eintritt frei
Anmeldung bis 3. März: 
rita.puerro@pfarrei-murten.ch

Diözesanverband St. Gallen
Lectio-Divina-Reihe »Ein Herz und  
eine Seele«
Leitung: Isabelle Müller-Stewens,  
Dr. Bernd Ruhe, Remo Wäspi
10. März; 28. April; 12. Mai 2026 
jeweils 19–20 Uhr
Mörschwil, Jumaheim, Schulstrasse 8
Eintritt frei, mit Apero

Diözesanverband Oberwallis
Bibelwochenende
Johannesevangelium – als Kritik der Opfer-
theologie 
Referent: Thomas Jenelten, Theologe und 
Seelsorger
7./8. März 2026
Samstag, 11.00 bis Sonntag, 15.30 Uhr
Bildungshaus St. Jodern, St. Jodernstrasse 17, 
3930 Visp
Anmeldung: bis Freitag, 27. Februar 2026: 
Tel. 027 946 74 74 oder info@stjodern.ch
Kosten: 120 Euro 
(exkl. Verpflegung und Übernachtung)



60BIBEL UND K IRCHE 1  | 2026

Bibel und Kirche
herausgegeben von den Katholischen Bibelwerken 
in Deutschland, Österreich und der Schweiz
81. Jahrgang, 1. Quartal 2026
ISBN 978-3-911227-22-3; ISSN 0006-0623 
www.bibelundkirche.de

Schriftleitung: Dr. Katrin Brockmöller
Redaktion: Dr. Bettina Eltrop (eltrop@bibelwerk.de),
PD Dr. Ulrike Sals
Redaktionskreis: Dr. Elisabeth Birnbaum, 
Dr. Marlen Bunzel, Lic. Theol. Detlef Hecking, 
Dipl. Theol. Andreas Hölscher, 
Prof. Dr. Michael Hölscher, Prof. Dr. Eleonore Reuter,  
PD Dr. Franz Tóth, Prof. Dr. Hans-Ulrich Weidemann

Gestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Druck: DESIGNPRESS GmbH 

Auslieferung
Deutschland und Ausland: 
Katholisches Bibelwerk e.V.
Silberburgstraße 121, 70176 Stuttgart 
Tel. 0711/619 20 -50, bibelinfo@bibelwerk.de 
Der Mitgliedsbeitrag bei Bezug von Bibel und Kirche 
beträgt � 65,00; ermäßigt � 38,00. 
Bei zusätzlichem Bezug von Bibel heute  � 99,00, 
ermäßigt � 51,00; inkl. der jeweiligen Versandkosten. 
Bitte entscheiden Sie gern selbst Ihren Beitrag. 
Wir verlangen keinen Nachweis. 
Der Mitgliedsbeitrag wird unabhängig vom Bestell-
zeitpunkt für das volle Kalenderjahr erhoben.
Einzelheft � 9,80 zzgl. Porto.
Überweisungen: Ligabank Stuttgart
IBAN: DE94 7509 0300 0006 4515 51

BIC: GENODEF1M05

Österreich: 
Österreichisches Katholisches Bibelwerk
Bräunerstr. 3, 1010 Wien
Die Auslieferung erfolgt durch: 
Buchhandlung Herder – Mayer-Buch GmbH
Wollzeile 33, 1010 Wien
Tel. +43 1 512 14 13, buchhandlung@herder.at
Der Abo-Bezugspreis beträgt � 35,00,
bei zusätzlichem Bezug von Bibel heute  � 60,00, 
jeweils zzgl. Versandspesen.
Ein Einzelheft kostet � 9,50 zzgl. Versandspesen.
Bankverbindung: Raiffeisen Bank Wien
IBAN AT64 3200 0000 1427 8980
BIC: RLNWAT WWXXX

Schweiz: 
Schweizerisches Katholisches Bibelwerk
Pfingstweidstrasse 28, CH-8005 Zürich
Tel. +41 44 205 99 60, info@bibelwerk.ch 
Für Mitglieder des SKB ist der Bezugspreis 
der Zeitschriften im Jahresbeitrag enthalten 
(CHF 45,00, Student/innen CHF 35,00, 
bei zusätzlichem Bezug von Bibel heute  CHF 70,00, 
Student/innen CHF 60,00).
Einzelheft: CHF 11,00 zzgl. Versandkosten.
Bankverbindung: Postfinance Zürich
IBAN CH54 0900 0000 8003 9108 5
BIC: POFICHBEXXX

Bibel und Kirche erscheint vierteljährlich. Mitglieder 
in Deutschland erhalten jeweils sowohl die digitale  
als auch die gedruckte Ausgabe. Wenn Sie nur           
eine Version erhalten möchten, wenden Sie sich an 
bibelinfo@bibelwerk.de. Mitglieder des Schweizeri-
schen Katholischen Bibelwerks können die digitale 
Ausgabe gratis unter info@bibelwerk.ch bestellen.
Eine Kündigung ist nur zum Jahresende möglich.

Das Thema der nächsten Ausgabe:  

Bibel queer lesen (BiKi 2/26)

Queer Studies sind ein innovativer und boomender Zweig  

in den Bibelwissenschaften. Queere Workshops im Bibel

zentrum auf Katholikentagen sind überfüllt. Zeit also, sich 

auch diesem Thema zu widmen. In der nächsten Ausgabe 

möchten wir vorstellen, was sich hinter den verschiedenen 

Begrifflichkeiten verbirgt, und zeigen, wie bereichernd es  

sein kann, Bibelstellen queersensibel zu lesen.

ISBN 978-3-911227-23-0
Bestellung bei den Bibelwerken (siehe unten)

				                   					                

V
O

R
S

C
H

A
U

 /
 I

M
P

R
E

S
S

U
M



Veranstaltungen
				                   					                
Exegetische Booster 2026
Digital, kurz(weilig), intensiv 

Das digitale Angebot zur exegetischen  
Auffrischung und Vertiefung aktueller  
biblischer Themen für pastorale Mitarbei-
ter*innen. Die Teilnahme ist kostenfrei.
Die nächsten Termine und Themen:

17. März 2026, 12.00–13.30 Uhr
»Was heißt Auferstehung biblisch – 
und heute?«
Referent: Prof. Dr. Markus Lau, Professor 
für Neutestamentliche Exegese an der  
Julius-Maximilians-Universität Würzburg

19. Juni 2026, 12.00–13.30 Uhr 
»Gefahr von rechts?  
Die Bibel zwischen Verzweckung, 
Widerstand und Sehnsucht«
Referentin: Dr. Katrin Brockmöller, 
Geschäftsführende Direktorin des  
Katholischen Bibelwerks Stuttgart e.V.

Eine Anmeldung ist erforderlich bis spätes-
tens zwei Tage vor dem jeweiligen Termin, 
ausschließlich online über das TPI Mainz: 
https://kurzlinks.de/exegetische-booster- 
2026

Den Psalm 22 gibt es als schön gestaltete 
Klappkarte als Ergänzung zu diesem Heft. 
Gerne können Sie die Karte bei uns  
bestellen unter 0711/619 20-50 oder bei 
bibelinfo@bibelwerk.de

Sommerakademie: 
Auf der anderen Seite des Jordan
Drei Wochen Bibel, Archäologie 
und Spiritualität in Jordanien
Sonntag, 2. bis Samstag, 22. August 2026

Drei Wochen in Jordanien ermöglichen 
Ihnen neue Zugänge zu biblischen Texten, 
vertiefen Ihr exegetisches Wissen und 
bereichern Sie spirituell. Weiterhin stärkt 
diese Zeit Ihre Fähigkeit zum interreligiö-
sen Dialog.
Information und Anmeldung:
Nicola Stolz, Biblische Reisen GmbH, 
Lange Str. 51, 70174 Stuttgart
Tel. 0711–619 25 22
Mail: nicola.stolz@biblische-reisen.de
Aufgrund hoher Nachfrage empfehlen wir, 
sich umgehend anzumelden, spätestens  
bis 15. März 2026.

»Immer am 14.« – Lectio Divina online
Mitten im Alltag lädt die Lectio-Divina- 
Methode zu Stille, Verlangsamung und zu 
Entdeckungen mit der Bibel ein. 
Die nächsten Termine:
14. März 2026
14. April 2026
14. Mai 2026
Weitere Informationen: 
www.lectiodivina.de
Anmeldung: assistenz@bibelwerk.de



A
N

Z
E

IG
E

Alle Psalmtexte mit 
ausführlichem Kommentar

Alle 150 Psalmen in der neuen Einheitsübersetzung mit Bildern 
aus dem Hildesheimer Albani-Psalter. Jeder Psalm wird wissen-
schaftlich fundiert und allgemein verständlich kommentiert. 
Die Einleitung erschließt die Psalmen für das Leben und für den 
Gebrauch in der Liturgie.

Erich Zenger/Egbert Ballhorn (Hg.)
Stuttgarter Psalter
Mit Einleitungen und Kurzkommentaren
von Egbert Ballhorn und Erich Zenger
Format ca. 17,0 x 24,0 cm; ca. 352 Seiten;
mit 16 Farbtafeln; gebunden
ca. € [D] 39,95/ € [A] 41,10
ISBN 978­3­460­44079­1


